
 

 

 

  

  

อัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จังหวัดนครพนม 
 

 วิทยานิพนธ์   
ของ 

นันทินี รัตนวงศ ์ 

เสนอต่อมหาวิทยาลัยมหาสารคาม เพ่ือเป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาตามหลักสูตร 
ปริญญาดุริยางคศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาดุริยางคศาสตรมหาบัณฑิต 

มิถุนายน 2567 
ลิขสิทธิ์เป็นของมหาวิทยาลัยมหาสารคาม  

 

 



 

 

 

  

อัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จังหวัดนครพนม 
 

 วิทยานิพนธ์   
ของ 

นันทินี รัตนวงศ ์ 

เสนอต่อมหาวิทยาลัยมหาสารคาม เพ่ือเป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาตามหลักสูตร 
ปริญญาดุริยางคศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาดุริยางคศาสตรมหาบัณฑิต 

มิถุนายน 2567 
ลิขสิทธิ์เป็นของมหาวิทยาลัยมหาสารคาม  

 

 



 

 

 

  

Musical identity in the Yao healing ceremony of the Tai Taad Ethnic Group in 
Nakhonphanom Province 

 

Nanthinee Rattanawong 
 

A Thesis Submitted in Partial Fulfillment of Requirements 
for Master of Music (Music) 

June 2024 
Copyright of Mahasarakham University 

 

 

 



 

 

 

 

 
  

คณะกรรมการสอบวิทยานิพนธ์ ได้พิจารณาวิทยานิพนธ์ของนางสาวนันทินี รัตนวงศ์  
แล้วเห็นสมควรรับเป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาตามหลักสูตรปริญญาดุริยางคศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาดุริยางคศาสตรมหาบัณฑิต ของมหาวิทยาลัยมหาสารคาม 

  
คณะกรรมการสอบวิทยานิพนธ์ 

  
   

(อ. ดร. ธนภร เพ่งศรี ) 
 

ประธานกรรมการ 

   
(อ. ดร. สัญชัย ด้วงบุ้ง )  

อาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์หลัก 

   
(ผศ. ดร. พิทยวัฒน์ พันธะศรี )  

กรรมการ 

   
(อ. ดร. ณัฐพงษ์ ประทุมชัน )  

กรรมการ 

  
มหาวิทยาลัยอนุมัติให้รับวิทยานิพนธ์ฉบับนี้  เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาตามหลักสูตร

ปริญญา ดุร ิยางคศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาดุร ิยางคศาสตรมหาบัณฑิต ของมหาวิทยาลัย
มหาสารคาม 

  
  

(ผศ.ดร. ดร. คมกริช การินทร์ ) 
คณบดีวิทยาลัยดุริยางคศิลป์ 

 

  
(รศ. ดร. กริสน์ ชัยมูล ) 
คณบดีบัณฑิตวิทยาลัย 

 

 

 

 



 

 

  ง 

บทคั ดย่อ ภาษาไทย 

ชื่อเรื่อง อัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จังหวัด
นครพนม 

ผู้วิจัย นันทินี รัตนวงศ ์
อาจารย์ท่ีปรึกษา อาจารย์ ดร. สัญชัย ด้วงบุ้ง  
ปริญญา ดุริยางคศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา ดุริยางคศาสตรมหาบัณฑิต 
มหาวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาสารคาม ปีท่ีพิมพ์ 2567 

  
บทคัดย่อ 

  
การวิจัยเรื่องการศึกษาเรื่องอัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติ

พันธุ์ไทตาด จังหวัดนครพนม เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ใช้ระเบียบวิธีวิจัย
โดยการรวบรวมข้อมูลด้านเอกสาร (Documentary) จากตำรา หนังสือ พงศาวดาร เอกสารทาง
วิชาการต่าง ๆ และรวบรวมข้อมูลภาคสนาม (Field Work) จากการลงพื้นที่บริเวณชุมชนบ้านหนอง
บัว หมู ่ที่ 5 ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม และทำการสัมภาษณ์
กลุ ่มเป้าหมายในการศึกษา โดยแบ่งเป็น 3 กลุ ่ม ได้แก่ 1) กลุ ่มผู ้รู้ (Key Informants) จำนวน 3 
คน 2) กลุ่มผู้ปฏิบัติ (Casual Informants) จำนวน 6 คน และ 3) กลุ่มผู้ให้ข้อมูลทั่วไป (General 
Informants) จำนวน 2 คน รวมทั้งสิ ้น 11 คน และทุกคนเป็นคนในกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด และนำ
ข้อมูลมาจัดกระทำและนำเสนอด้วยผลการวิจัยแบบพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) โดย
มีวัตถุประสงค์ในการวิจัยเพื่อ 1) เพื่อศึกษาประวัติความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด  จังหวัด
นครพนม 2) เพื่อศึกษาอัตลักษณ์และวิเคราะห์บทเพลงในพิธีกรรมการเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติ
พันธุ์ไทตาด จังหวัดนครพนม  

จากการศึกษา พบว่า กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดนั้นอพยพจากสิบสองปันนา มายังพม่า แขวง
หลวงพระบาง แขวงคำม่วน สปป.ลาว จนมาตั้งรกรากที่จังหวัดนครพนม และไม่ว่าจะอพยพกี่ครั้ง สิ่ง
ที ่กลุ ่มชาติพันธุ ์ไทตาดจะนำติดตัวไปเสมอนั่นก็คือประเพณี  วัฒนธรรม แนวปฏิบัติ การเลี ้ยงผี 
ตลอดจนนำมาซึ่งพิธีกรรมเหยารักษาโรคที่มีอัตลักษณ์ในวจนกรรมภาษาที่สื่อสารกับผีและตั้งเงื่อนไข
ในการต่อรองเพื่อหายขาด จากการเจ็บป่วย พิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดนี้มีอัต
ลักษณ์ทั้งในด้านการแต่งกาย ที่แต่งกายด้วยเสื้อผ้าฝ้ายทอมือลักษณะลายผ้าเป็นริ้ว ๆ โทนสีกรมท่า
เข้ม ชายแถบพื้นขาวปักลายแดงอันเป็นเอกลักษณ์ เครื่องประกอบพิธีกรรมที่มีรายละเอียดเฉพาะ 
และอัตลักษณ์ทางดนตรีที่เด่นชัด โดยแคนจะบรรเลงซ้ำไปมาในลักษณะทำนองสั้น ๆ ยืดหยุ่นตามการ
ขับลำของหมอเหยา หรือที่เรียกว่าการบรรเลงแบบ Rubato ภาพรวมในการเคลื่อนที่ของเพลงเป็นไป

 



 

 

  จ 

ในทิศทางการเคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) ในระยะคู่ 1-3 ในบางห้องเพลงพบการ
เคลื่อนที่แบบข้ามขั้น (Melodic Major Intervals) และอยู่ในบันไดเสียงเอไมเนอร์ (Am) ที่สื ่อถึง
อารมณ์เศร้าหม่นหมอง เมื ่อเทียบลักษณะขั ้นคู ่ในบทเพลงจะพบว่าขั ้นคู ่ชนิดเมโลดิกเมเจอร์  
(Melodic Major) สื่อถึงความแข็งขัน สดชื่น ทิศทางการดำเนินทำนองในลายลงข่วงซึ่งเป็นบทเพลงที่
ใช้ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดจึงแสดงออกถึงอารมณ์วิงวอน  
ศรัทธา และเชื่อมั่น เป็นความความเศร้าที่ยังคงเต็มไปด้วยความคาดหวัง และมีความสดใสเป็นมิตร
สอดแทรกอยู่ในบางช่วงเพลงที่มีข้ันคู๋ชนิดเมโลดิกเพอร์เฟ็กต์ (Melodic Perfect) 

 
คำสำคัญ : ไทตาด, ชาติพันธุ์ไท, ดนตรีในพิธีกรรม 

 

 

 



 

 

  ฉ 

บทคั ดย่อ ภาษาอังกฤษ  

TITLE Musical identity in the Yao healing ceremony of the Tai Taad 
Ethnic Group in Nakhonphanom Province 

AUTHOR Nanthinee Rattanawong 
ADVISORS  Sanchai Duangbung , Ph.D. 
DEGREE Master of Music MAJOR Music 
UNIVERSITY Mahasarakham 

University 
YEAR 2024 

  
ABSTRACT 

  
Research on the study of musical identity in the Yao healing ceremony of 

the Tai Taad ethnic group in Nakhon Phanom Province. It is a qualitative research 
(Qualitative Research) study that collects data from documents. (Documentary) from 
textbooks, chronicles, and various academic documents and collecting field data (Field 
Work) from visiting the area of Ban Nong Bua community, Village No. 5, Narat Khwai 
Subdistrict. Mueang Nakhon Phanom District Nakhon Phanom Province and conducted 
interviews with the target group in the study, divided into 3 groups: 1) a group of 
knowledge (key informants) of 3 people; 2) a group of practitioners (casual informants) 
of 6 people; and 3) a group of general informants (general informants). There were 2 
people, a total of 11 people, and all of them were members of the Tai Tat ethnic 
group. And the data was organized and presented with the results of the research using 
a descriptive analysis (descriptive analysis) with the research objectives: 1) to study the 
history of the Tai Taad in ethnic group in Nakhon Phanom Province 2) To study the 
identity and analyze the songs in the healing rituals of the Tai Taad ethnic group 
in Nakhon Phanom Province. 

From the study, it was found that the Tai Taad ethnic group migrated from 
Sipsongbanna to Burma, Luang Prabang Province, Khammouan Province, and Lao PDR 
until they settled in Nakhon Phanom Province. And no matter how many times you 
migrate, What the Tai Tad ethnic group will always carry with them are traditions, 
culture, practices, raising ghosts, as well as rituals of medicine that have their own 

 



 

 

  ช 

identity in the language used to communicate with ghosts and set conditions for 
negotiations. to be cured of illness The healing ritual of the Tai Taad ethnic group is 
unique in terms of clothing. Dressed in hand-woven cotton clothing with a striped 
pattern in a dark navy blue tone. The white stripes are embroidered with a unique red 
pattern. Ritual equipment with specific details and a clear musical identity The can 
will be played over and over in a short, flexible melody following Dr. Yao's driving. Also 
known as Rubato playing, the overall picture of the movement of the song is in the 
direction of moving step by step (conjunct motion) in the distances 1-3. In some rooms, 
the music finds movement across steps (melodic major intervals). and is in the A minor 
(Am) scale that conveys a melancholy mood. When comparing the characteristics of 
the octaves in the songs, it will be found that the melodic major octaves (melodic 
major) convey strength, freshness, and the direction of the melody in the Long Khuang 
pattern, which is a song used in the healing rituals of the Tai ethnic group. Tad therefore 
expresses the emotions of supplication, faith, and confidence. It is a sadness that is 
still full of expectations. and there is a bright and friendly spirit interspersed in some 
parts of the song that have a perfect melodic chord (melodic perfect). 

 
Keyword : Tai-Taad, Tai-Ethnography, Ritual Music 

 

 

 



 

 

  ซ 

กิตติกรรมประกาศ 
 

กิตติกรรมประกาศ 
  

วิจัยฉบับนี้สำเร็จลุล่วงได้ด้วยดีอันเนื่องมาจากความกรุณาและการให้ความช่วยเหลืออย่างดียิ่ง
จากคณาจารย์ในวิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม โดยเฉพาะอย่างยิ่งอาจารย์ที่ปรึกษา
วิทยานิพนธ์หลักของผู้วิจัย ดร.สัญชัย ด้วงบุ้ง ตลอดระยะเวลาการศึกษาและทำการวิจัยท่านได้เสียสละ
เวลาอย่างยิ่งในการให้ความรู้ ความช่วยเหลือตลอดจนตรวจสอบและแก้ไขข้อบกพร่องในงานวิจัยฉบับนี้
ให้เสร็จสมบูรณ์ ผู้วิจัยขอกราบขอบพระคุณท่านเป็นอย่างสูงไว้ ณ โอกาสนี้ 

ขอขอบพระคุณ ดร.ธนภร เพ่งศรี ประธานกรรมการในการสอบ และ ดร.ณัฐพงษ์ ประทุมชัน 
คณะกรรมการในการสอบ และขอขอบพระคุณ ผศ.ดร.พิทยวัฒน์ พันธะศรี ผู้ทรงคุณวุฒิ และผู้เคยเป็นที่
ปรึกษาหลักในงานวิจัยระดับอุดมศึกษาของข้าพเจ้า ยังคงให้คำแนะนำและให้การช่วยเหลือเรื่อยมา
จนถึงงานวิจัยในระดับบัณฑิตศึกษาด้วยดีเสมอมา ผู้วิจัยขอกราบขอบพระคุณท่านมา ณ ที่นี ้

ขอขอบพระคุณนายนันทะ รัตนวงศ์ และนางลัดดาวัลย์ รัตนวงศ์ บุพการีผู ้มหัศจรรย์ของ
ข้าพเจ้าตลอดจนแมวสำลีแสนรักของข้าพเจ้าที่คอยเป็นขวัญและกำลังใจในการศึกษาวิจัยตลอดมาจน
สำเร็จลุล่วงเป็นรายงานวิจัยฉบับนี้ ข้าพเจ้าขอมอบคุณค่าและประโยชน์ของการศึกษาครั้งนี้ผู้วิจัยขอ
มอบให้เป็นวิทยาทานแก่ผู้สนใจนำไปศึกษา และมอบคุณค่าให้เป็นเครื่องบูชาแก่บุพการี บูรพาจารย์ 
ตลอดจนผู้ที่มีอุปการคุณที่มีส่วนร่วมในการส่งเสริมการศึกษาให้ผู้วิจัยประสบความสำเร็จในครั้งนี้ ขอผล
แห่งการศึกษาและการให้วิทยาทานนี้จงส่งเสริมให้ข้าพเจ้ามีคู่ครองที่ดีในเร็ววัน ขอขอบพระคุณทุกท่าน 
ทุกภาคส่วนมา ณ โอกาสนี้ 

  
  

นันทินี  รัตนวงศ์ 
 

 

 



 

 

 

สารบัญ 

 หน้า 
บทคัดย่อภาษาไทย ............................................................................................................................. ง 

บทคัดย่อภาษาอังกฤษ ....................................................................................................................... ฉ 

กิตติกรรมประกาศ............................................................................................................................. ซ 

สารบัญ ............................................................................................................................................. ฌ 

สารบัญตาราง .................................................................................................................................... ฏ 

สารบัญภาพ ...................................................................................................................................... ฐ 

บทที่ 1 .............................................................................................................................................. 1 

บทนำ ........................................................................................................................................... 1 

ภูมิหลัง ......................................................................................................................................... 1 

วัตถุประสงค์ ................................................................................................................................. 3 

ขอบเขตของการวิจัย ..................................................................................................................... 4 

ระยะเวลาในการทำวิจัย ................................................................................................................ 4 

นิยามศัพท์เฉพาะ .......................................................................................................................... 5 

กรอบแนวคิดและทฤษฎีการวิจัย .................................................................................................. 7 

บทที่ 2 .............................................................................................................................................. 8 

เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง .................................................................................................... 8 

1. แนวคิดอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ ........................................................................................................ 8 

2. แนวคิดดนตรีวิทยา มานุษยดนตรีวิทยา และมานุษยดุริยางควิทยา ........................................ 12 

3. ทฤษฎีการวิเคราะห์ดนตรี ....................................................................................................... 21 

4. ทฤษฎีการแพร่กระจาย .......................................................................................................... 30 

5. ทฤษฎีสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา ....................................................................................... 32 

  



 

 

  ญ 

6. ชาติพันธุ์ไท-กะได ในจังหวัดนครพนม .................................................................................... 36 

7. ดนตรีในพิธีกรรมเหยา ............................................................................................................ 46 

6. งานวิจัยที่เกี่ยวข้องในประเทศ ................................................................................................ 48 

7. งานวิจัยที่เกี่ยวข้องในต่างประเทศ .......................................................................................... 53 

บทที่ 3 ............................................................................................................................................ 56 

วิธีดำเนินการวิจัย ....................................................................................................................... 56 

1. ขอบเขตการวิจัย ..................................................................................................................... 56 

2. วิธีดำเนินการวิจัย ................................................................................................................... 59 

บทที่ 4 ............................................................................................................................................ 62 

ผลการดำเนินการวิจัย ................................................................................................................. 62 

1. ประวัติความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด .......................................................................... 62 

1.1 จุดอพยพที่ 1 สิบสองปันนา เขตมณฑลยูนนาน สาธารณรัฐประชาชนจีน ............................ 63 

1.2 จุดอพยพที่ 2 สหภาพเมียนมาร์ ........................................................................................... 65 

1.3 จุดอพยพที่ 3 แขวงหลวงพระบาง สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว .......................... 69 

1.4 จุดอพยพที่ 4 เมืองท่าแขก แขวงคำม่วน สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ................ 70 

1.5 จุดอพยพที่ 5 ขึ้นท่าท่ีวัดโอกาส อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม............................... 76 

2. อัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด .................................. 79 

2.1 พิธีกรรมเหยารักษาโรค ........................................................................................................ 80 

2.2 เครื่องดนตรีในการประกอบพิธีกรรม .................................................................................... 96 

2.3 บทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม ................................................................................. 101 

บทที่ 5 .......................................................................................................................................... 139 

สรุปผลการวิจัย อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ ......................................................................... 139 

สรุปผลการวิจัย ......................................................................................................................... 139 

อภิปรายผล ............................................................................................................................... 144 



 

 

  ฎ 

ข้อเสนอแนะ ............................................................................................................................. 145 

บรรณานุกรม ................................................................................................................................. 146 

ภาคผนวก ก .................................................................................................................................. 151 

ภาคผนวก ข .................................................................................................................................. 154 

ภาคผนวก ค .................................................................................................................................. 160 

ประวัติผู้เขียน ................................................................................................................................ 167 

 



 

 

 

สารบัญตาราง 

 หน้า 
ตางรางที่ 1 ทำนอง ......................................................................................................................... 23 

ตางรางที่ 2 ลีลา-จังหวะ .................................................................................................................. 24 

ตางรางที่ 3 พ้ืนผิว ........................................................................................................................... 24 

ตางรางที่ 4 รูปแบบ ........................................................................................................................ 25 

ตางรางที่ 5 สีสัน ............................................................................................................................. 25 

ตางรางที่ 6 เงื่อนไขในการเสี่ยงทาย ................................................................................................ 86 

ตางรางที่ 7 ชื่อเรียกลูกแคน .......................................................................................................... 101 

 

  



 

 

 

สารบัญภาพ 

 หน้า 
ภาพประกอบที่ 1  กรอบแนวคิดและทฤษฎีการวิจัย ......................................................................... 7 

ภาพประกอบที่ 2 จุดอพยพทั้ง 5 จุด ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ....................................................... 62 

ภาพประกอบที่ 3 เจ้าฟ้าไทใหญ่ แลมหาเทวี ทรงเครื่องต้น ............................................................. 64 

ภาพประกอบที่ 4 แผนที่แม่น้ำในเส้นทางอพยพของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ........................................ 65 

ภาพประกอบที่ 5 แผนที่สหภาพเมียนมาร์ในปัจจุบัน ...................................................................... 66 

ภาพประกอบที่ 6 หอพระแก้ว เวียงจันทน์ ที่ทรุดโทรมลงเมื่อคราวศึกเจ้าอนุวงศ์ ........................... 68 

ภาพประกอบที่ 7 ลักษณภูมิประเทศของบ้านผาตาด เมืองยมราช แขวงคำม่วน สปป.ลาว ............. 71 

ภาพประกอบที่ 8 ลักษณะบ้านเรือนของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในเมืองยมราช แขวงคำม่วน สปป.ลาว
 ........................................................................................................................................................ 72 

ภาพประกอบที่ 9 ลักษณะเครื่องแต่งกายของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ณ เมืองยมราช ......................... 73 

ภาพประกอบที่ 10 การแต่งกายของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ณ เมืองยมราช แขวงคำม่วน สปป.ลาว .. 74 

ภาพประกอบที่ 11 ลักษณะเครื่องประดับของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ณ เมืองยมราช ........................ 75 

ภาพประกอบที่ 12 พระติ้ว พระเทียม ............................................................................................. 76 

ภาพประกอบที่ 13 ลักษณะการแต่งกายของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ณ บ้านหนองบัว ........................ 77 

ภาพประกอบที่ 14 สัญลักษณ์ผีแจ .................................................................................................. 78 

ภาพประกอบที่ 15 เครื่องคายที่ใส่เงินฮาง ....................................................................................... 82 

ภาพประกอบที่ 16 เครื่องคายที่ใส่เงินหมากค้อ ............................................................................... 83 

ภาพประกอบที่ 17 เครื่องคายที่ใส่เครื่องเสริมความงาม .................................................................. 84 

ภาพประกอบที่ 18 เครื่องคายสำหรับหมอแคน ............................................................................... 85 

ภาพประกอบที่ 19 การเสี่ยงทายให้เมล็ดข้าวสารค้างยอดไข่ ........................................................... 87 

ภาพประกอบที่ 20 การเสี่ยงทายให้ไข่ตั้งบนดาบ ............................................................................ 88 

  



 

 

  ฑ 

ภาพประกอบที่ 21 สถานที่ในการประกอบพิธีกรรม........................................................................ 89 

ภาพประกอบที่ 22 ภาพจำลองบริบทสถานที่ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของ ............... 90 

ภาพประกอบที่ 23 ขั้นตอนที่ 1 ลำเหยาป่าวผี ................................................................................ 92 

ภาพประกอบที่ 24 ขั้นตอนที่ 2 ลำเหยาส่องผี ................................................................................ 93 

ภาพประกอบที่ 25 ขั้นตอนที่ 3 ลำเหยาปัว .................................................................................... 94 

ภาพประกอบที่ 26 ขั้นตอนที่ 4 ลำเหยาเอิ้นขวัญ ........................................................................... 95 

ภาพประกอบที่ 27 ขั้นตอนที่ 5 ลำเหยาลาผี................................................................................... 96 

ภาพประกอบที่ 28 แคนในการประกอบพิธีกรรม ............................................................................ 97 

ภาพประกอบที่ 29 ลักษณะการจับแคน .......................................................................................... 99 

ภาพประกอบที่ 30 ตำแหน่งการวางนิ้วแคน .................................................................................. 100 

ภาพประกอบที่ 31 โน้ตที่ใช้ในการวิเคราะห์หน้าที่ 1 ..................................................................... 102 

ภาพประกอบที่ 32 โน้ตที่ใช้ในการวิเคราะห์หน้าที่ 2 ..................................................................... 103 

ภาพประกอบที่ 33 โน้ตในบันไดเสียงเอไมเนอร์ (Am) ................................................................... 104 

ภาพประกอบที่ 34 ช่วงเสียงของบทเพลงในพิธีกรรม .................................................................... 105 

ภาพประกอบที่ 35 ประโยคที่ 1 .................................................................................................... 106 

ภาพประกอบที่ 36 ประโยคที่ 2 .................................................................................................... 106 

ภาพประกอบที่ 37 ประโยคที่ 3 .................................................................................................... 107 

ภาพประกอบที่ 38 ประโยคที่ 4 .................................................................................................... 107 

ภาพประกอบที่ 39 ประโยคที่ 5 .................................................................................................... 108 

ภาพประกอบที่ 40 ประโยคที่ 6 .................................................................................................... 108 

ภาพประกอบที่ 41 ประโยคที่ 6 .................................................................................................... 109 

ภาพประกอบที่ 42 ประโยคที่ 8 .................................................................................................... 109 

ภาพประกอบที่ 43 ประโยคที่ 9 .................................................................................................... 110 

ภาพประกอบที่ 44 ประโยคที่ 10 .................................................................................................. 110 



 

 

  ฒ 

ภาพประกอบที่ 45 ประโยคที่ 11 .................................................................................................. 111 

ภาพประกอบที่ 46 ประโยคที่ 12 .................................................................................................. 111 

ภาพประกอบที่ 47 ประโยคที่ 13 .................................................................................................. 112 

ภาพประกอบที่ 48 ประโยคที่ 14 .................................................................................................. 112 

ภาพประกอบที่ 49 ประโยคที่ 15 .................................................................................................. 113 

ภาพประกอบที่ 50 ประโยคที่ 16 .................................................................................................. 113 

ภาพประกอบที่ 51 ประโยคที่ 17 .................................................................................................. 114 

ภาพประกอบที่ 52 ประโยคที่ 18 .................................................................................................. 114 

ภาพประกอบที่ 53 ประโยคที่ 19 .................................................................................................. 115 

ภาพประกอบที่ 54 ประโยคที่ 20 .................................................................................................. 115 

ภาพประกอบที่ 55 ประโยคที่ 21 .................................................................................................. 116 

ภาพประกอบที่ 56 ประโยคที่ 22 .................................................................................................. 116 

ภาพประกอบที่ 57 ประโยคที่ 23 .................................................................................................. 117 

ภาพประกอบที่ 58 ประโยคที่ 24 .................................................................................................. 117 

ภาพประกอบที่ 59 ประโยคที่ 25 .................................................................................................. 118 

ภาพประกอบที่ 60 ประโยคที่ 26 .................................................................................................. 118 

ภาพประกอบที่ 61 ประโยคที่ 27 .................................................................................................. 119 

ภาพประกอบที่ 62 ประโยคที่ 28 .................................................................................................. 119 

ภาพประกอบที่ 63 ประโยคที่ 29 .................................................................................................. 120 

ภาพประกอบที่ 64 ประโยคที่ 30 .................................................................................................. 120 

ภาพประกอบที่ 65 ประโยคที่ 31 .................................................................................................. 121 

ภาพประกอบที่ 66 ประโยคที่ 32 .................................................................................................. 121 

ภาพประกอบที่ 67 ประโยคที่ 33 .................................................................................................. 122 

ภาพประกอบที่ 68  ประโยคที่ 34 ................................................................................................ 122 



 

 

  ณ 

ภาพประกอบที่ 69 ประโยคที่ 35 .................................................................................................. 123 

ภาพประกอบที่ 70 ประโยคที่ 36 .................................................................................................. 123 

ภาพประกอบที่ 71 ประโยคที่ 37 .................................................................................................. 124 

ภาพประกอบที่ 72 ประโยคที่ 38 .................................................................................................. 124 

ภาพประกอบที่ 73 ประโยคที่ 39 .................................................................................................. 125 

ภาพประกอบที่ 74 ประโยคที่ 40 .................................................................................................. 125 

ภาพประกอบที่ 75 ประโยคที่ 41 .................................................................................................. 126 

ภาพประกอบที่ 76 ประโยคที่ 42 .................................................................................................. 126 

ภาพประกอบที่ 77 ประโยคที่ 43 .................................................................................................. 127 

ภาพประกอบที่ 78 ประโยคที่ 44 .................................................................................................. 127 

ภาพประกอบที่ 79 การดำเนินทำนองรูปแบบที่ 1 ......................................................................... 128 

ภาพประกอบที่ 80 การดำเนินทำนองรูปแบบที่ 2 ......................................................................... 128 

ภาพประกอบที่ 81 การดำเนินทำนองรูปแบบที่ 3 ......................................................................... 128 

ภาพประกอบที่ 82 การดำเนินทำนองรูปแบบที่ 4 ......................................................................... 129 

ภาพประกอบที่ 83 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 1 ......................................................................... 129 

ภาพประกอบที่ 84 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 2 ......................................................................... 130 

ภาพประกอบที่ 85 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 3 ......................................................................... 130 

ภาพประกอบที่ 86 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 4 ......................................................................... 130 

ภาพประกอบที่ 87 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 5 ......................................................................... 131 

ภาพประกอบที่ 88 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 6 ......................................................................... 131 

ภาพประกอบที่ 89 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 7 ......................................................................... 131 

ภาพประกอบที่ 90 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 8 ......................................................................... 132 

ภาพประกอบที่ 91 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 9 ......................................................................... 132 

ภาพประกอบที่ 92 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 10 ....................................................................... 132 



 

 

  ด 

ภาพประกอบที่ 93 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 11 ....................................................................... 133 

ภาพประกอบที่ 94 โน้ตที่ใช้ในการวิเคราะห์ หน้าที่ 1 ................................................................... 152 

ภาพประกอบที่ 95 โน้ตที่ใช้ในการวิเคราะห์ หน้าที่ 2 ................................................................... 153 

ภาพประกอบที่ 96 ธนู (เครื่องเล่นของผีหมอ) ............................................................................... 161 

ภาพประกอบที่ 97 พล้า (เครื่องเล่นของผีหมอ) ............................................................................ 161 

ภาพประกอบที่ 98 เฮือส่วง (เครื่องเล่นของผีหมอ) ....................................................................... 162 

ภาพประกอบที่ 99 เฮือนผึ้ง (เครื่องเล่นของผีหมอ) ....................................................................... 162 

ภาพประกอบที่ 100 บ่วงคล้องช้าง (เครื่องเล่นของผีหมอ) ............................................................ 163 

ภาพประกอบที่ 101 ช้าง (เครื่องเล่นของผีหมอ) ........................................................................... 163 

ภาพประกอบที่ 102 หิ้งพระ-หิ้งผีบ้านกว้านจ้ำ ............................................................................. 164 

ภาพประกอบที่ 103 ตัวอย่างบทสวดของกวานจ้ำ ......................................................................... 164 

ภาพประกอบที่ 104 ดาบหมอเหยา .............................................................................................. 165 

ภาพประกอบที่ 105 สุราขาวที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม ............................................................ 165 

ภาพประกอบที่ 106 ผ้าแพรหมอเหยา .......................................................................................... 166 

ภาพประกอบที่ 107 สายสิญจน์ที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม ........................................................ 166 

 



 

 

 

บทที่ 1 
 

บทนำ 
 

ภูมิหลัง 
 

มนุษย์ตั้งแต่อดีตผูกพันธุ์กับความรู้สึกนึกคิด และเป็นสิ่งสำคัญในการดำเนินชีวิตของมนุษย์
เสมอมา เมื่อมนุษย์บังเกิดความไม่สบายใจ มักจะมองหาทางออกโดยมองหาที่พ่ึงทางจิตใจ เมื่อย้อน
เวลากลับไปมองบริบทในอดีตชาวเอเชียในดินแดนภูมิภาคอุษาคเนย์ก่อนที่จะรับเอาศาสนาต่าง ๆ   
เข้ามาหลายพ้ืนที่มีการนับถือใน “ศาสนาผี” เป็นที่พ่ึงทางจิตใจ ศาสนาผีได้นำมาซึ่งความเชื่อต่าง ๆ  
ที่มีผลต่อจิตใจของมนุษย์ตลอดจนเปรียบเสมือนเป็นกลไกการควบคุมสังคมและการนับถือศาสนาผีนี้
เป็นที่นิยมอย่างมากโดยเฉพาะอย่างยิ่งกลุ่มชาติพันธุ์ไทในพรมแดนของภูมิภาคอุษาคเนย์จวบจน
ปัจจุบันก็ยังคงเป็นที่นิยมอยู่เมื่อมนุษย์อพยพโยกย้ายถิ่นฐานสิ่งเดียวที่มนุษย์จะนำติดตัวไปในทุก ๆ ที่
ก็คือความเชื่อ “กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด” เป็นชาติพันธุ์สาขาหนึ่งในกลุ่มชาติพันธุ์ไทที่มีต้นกำเนิดอยู่ใน
ดินแดนทางตอนใต้ของจีนที่เรียกขานกันติดปากว่า “ดินแดนสิบสองปันนา หรือ สิบสองจุไท”       
เขตมณฑลยูนนานในสาธารณรัฐประชาชนจีนในปัจจุบันกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีประวัติศาสตร์        
การอพยพที่ยาวนานโดยเริ่มกระจายตัวออกจากสิบสองปันนาลงมายังทางตอนใต้โดยถอยร่นลงมา
ตามแนวเขตแม่น้ำสาละวินเข้าสู่ดินแดนพม่าโดยเมื่อเปรียบเทียบเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ของกลุ่ม
ชาติพันธุ์ไทและประวัติศาสตร์ของพม่า มีความเป็นไปได้ค่อนข้างสูงว่าดินแดนที่กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด
อพยพมานั้นปัจจุบันคือรัฐฉานในสหภาพเมียนมาร์พร้อมกับกลุ่มชาติพันธุ์ไทใหญ่ และเป็นไปได้สูง
เช่นกันทีก่ลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดคือส่วนหนึ่งของกลุ่มชาติพันธุ์ไทใหญ่ที่มีวัฒนธรรมย่อยแตกต่างจากกลุ่ม
ชาติพันธุ์ไทใหญ่แต่มีอัตลักษณ์เป็นของตนเองซึ่งเป็นสาเหตุในการอพยพการย้ายถิ่นฐานอาจเกิดจาก
ความจำเป็นนานาประการ โดยอาจเชื่อมโยงจากระบบเศรษฐกิจ การเมือง และการผสมสานทาง
วัฒนธรรมของระบบโลก พลังทางสังคมอาจนำไปสู่การตั้งถิ่นฐานอย่างถาวร ตลอดจนนำไปสู่การ    
ถือกำเนิดชุมชนใหม่ของชาติพันธุ์ในพ้ืนที่ใหม ่(กุศล สุนทรธาดา & อุมาภรณ์ ภัทรวาณิชย์, 2540) 
 ในดินแดนแถบภูมิภาคอุษาคเนย์มีความเชื่อที่คล้ายกันในเรื่องของโลกหลังความตาย โดยเชื่อ
ว่ามนุษย์นั้นเมื่อตายแล้วมิได้สูญหายไปไหน หากแต่เปลี่ยนสถานะของสสารกลายเป็นวิญญาณหรือ   
ที่ชาวอีสานเรียกกันว่า “ขวัญ” โดยขวัญนั้นมีอณูอยู่ทั่วร่างกายของมนุษย์ แต่มีหน่วยเพียงหน่วยเดียว
ตามความเชื่อที่ว่า หนึ่งร่างมีเพียงหนึ่งขวัญ หรือหนึ่งดวงวิญญาณนั่นเอง พจนานุกรมไทยฉบับ      
ราชบัณฑิตยสถานปี2542 ได้นิยามคำว่า “ขวัญ” เอาไว้ว่าหมายถึงผม หรือ ขนที่ข้ึนเวียนเป็นก้นหอย 
มิ่งสิริมงคล ความดี สิ่งที่ไม่มีตัวตน (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) อาจสรุปได้ว่าขวัญนั้นเป็นอำนาจ



 

 

  2 

เหนือธรรมชาติ หรือผี มีอำนาจอิทธิฤทธิ์บันดาลให้เกิดสิ่งดีหรือไม่ดีได้โดยผ่านพิธีกรรมต่าง ๆ         
ในอดีตเชื่อว่ามนุษย์เมื่อตายแล้วแต่ขวัญจะยังอยู่ โดยเชื่อว่าการท่ีหมดสติโดยร่างกายหยุดทำงาน 
หรือแน่นิ่งไปนั้นเป็นการหายไปเพียงชั่วคราว และจะมีการเดินทางกลับเข้ามาสู่ร่างโดยจะเห็นได้จาก    
พิธีกรรมการเรียกขวัญ บ้างก็เชื่อว่าพลังงานขวัญของแต่ละคนจะไปรวมตัวกับพลังงานขวัญของ   
บรรพบุรุษเพ่ือปกปักษ์รักษาเผ่าพันธุ์หรือครอบครัวของตน ไม่ว่าคนหรือสัตว์ต่างก็มีขวัญเป็นของตน 
และเชื่อว่าตราบเมื่อขวัญอยู่กับร่างของเจ้าตัว เจ้าของร่างก็จะอยู่เย็น เป็นสุข แต่หากเมื่อใดที่     
ขวัญหลุดลอยไป ร่างนั้นจะเกิดอาการผิดปกติ บ้างก็เจ็บป่วย บ้างก็เสียสติ บ้างก็หนักจนถึงแก่ชีวิต  
จนนำมาซึ่งพิธีกรรมต่าง ๆ เพ่ือให้เจ้าของขวัญกลับคืนมาสู่อาการปกติ (สุจิตต์ วงษ์เทศ & คณะ, 

2557) 
กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดอพยพออกจากพม่าไปยังหลวงพระบาง และถอยร่นลงลงมาจนถึงเมือง

ยมราช ในแขวงคำม่วน สปป.ลาว ก่อนจะอพยพอีกครั้งภายใต้เงื่อนไขทางสังคม และสงครามในยุค
สมัยของเจ้าอนุวงศ์ (กบฏเจ้าอนุวงศ์) ซึ่งตรงกับช่วงสมัยรัชกาลที่ 3 ของไทยที่เสียดินแดนฝั่งซ้ายของ
แม่น้ำโขงให้แก่ฝรั่งเศสและอพยพมาข้ึนท่าที่วัดโอกาส จังหวัดนครพนม โดยการนำของเจ้าผ้าขาวหรือ      
บรรพบุรุษของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดตามคำบอกเล่าของกวานจ้ำ อย่างที่กล่าวไว้ในข้างต้นว่าสิ่งที่มนุษย์
จะนำติดตัวไปทุกครั้งที่อพยพคือวัฒนธรรมและความเชื่อ กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดได้นำเอาวัฒนธรรม
และความเชื่อติดตัวไปในทุกจุดที่อพยพไปและซึมซับรับเอาวัฒนธรรมใหม่ของแต่ละท้องถิ่นเข้ามาด้วย
เช่นกัน กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในปัจจุบันอาศัยอยู่ในชุมชนไทตาด ประกอบได้ด้วยบ้านผึ้ง ตำบลบ้านผึ้ง 
บ้านนาคำกลาง ตำบลนาทราย และบ้านหนองบัว ตำบลนาราชควาย หมู่บ้านทั้งหมดอยู่ในเขตอำเภอ
เมืองนครพนม จังหวัดนครพนม โดยกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีความเชื่อเกี่ยวกับการนับถือผีทำให้วิถีชีวิต
เชื่อมโยงเก่ียวกับสิ่งเหนือธรรมชาติไปโดยปริยาย และวิถีชีวิตนี้เองเป็นสิ่งที่ถ่ายทอดออกมาซึ่ง       
อัตลักษณข์องกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดได้เป็นอย่างดี ไม่ว่าจะเป็นการแต่งกาย ลักษณะภาษา พิธีกรรม 
และวัฒนธรรมในชุมชน โดยเฉพาะอย่างยิ่งพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับวัฏสงสารของมนุษย์คือการ เกิด แก่ 
เจ็บ ตาย (ธันวา ใจเที่ยง, 2545) 

ความตายกับมนุษย์จะเห็นได้ว่ามนุษย์พยายามหลีกหนีความตาย หรือยืดการเข้าใกล้สิ่งที่
เรียกว่าความตายด้วยทุกวิถีทาง เมื่อมนุษย์เข้าใกล้ความตายอาจด้วยอาการเจ็บป่วยหรือด้วยปัจจัย
ต่าง ๆ มนุษย์จะบังเกิดความไม่สบายใจแก่ตนเองและผู้คนรอบตัวทำให้มนุษย์มองหาที่พ่ึงทางจิตใจ 
สิ่งที่พ่ึงพาและยึดเหนี่ยวจิตใจได้ดีเสมอมาตั้งแต่อดีตก็คือ “ผี” กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเชื่อว่าผีมีอำนาจ
เหนือธรรมชาติและมีอิทธิฤทธิ์ในการดลบันดาลให้เกิดทั้งสิ่งดีและสิ่งชั่วร้าย ขึ้นอยู่กับความพอใจของ
ผี กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเชื่อว่าหากพวกเขาปฏิบัติดีอยู่ในศีลกินในธรรมตามจารีตของชนเผ่าไม่ประพฤติ
ผิด หรือปฏิบัติชั่ว และดำรงชีวิตอยู่ในวิถีด้วยดีอย่าสม่ำเสมอ ก็จะอยู่เย็นเป็นสุข ทำมาค้าขึ้น แต่หาก
เมื่อใดกระทำตรงกันข้ามก็จะเกิดอาเพศขึ้นแก่ตัวผู้กระทำ ชีวิตเกิดความวิบัติ ทำมาหากินติดขัด   



 

 

  3 

บ้างก็เจ็บป่วยไม่ทราบสาเหตุ รักษาเท่าไหร่ก็ไม่ดีขึ้น หรือหายขาด หรือบางรายอาจหนักจนถึงขั้น
เสียชีวิต หากมองในมุมของนักมานุษยวิทยา หรือนักวิชาการแขนงอ่ืน ๆ ก็อาจเป็นกลไกการควบคุม
สังคมของมนุษย์ในยุคก่อน หรือเป็นกุสโลบายในการดำเนินชีวิตของชาติพันธุ์ แต่หากมองในมุมของ
กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดสิ่งเหล่านี้คือความเชื่อ ความศรัทธา และความเป็นอัตลักษณ์ ปัจจุบันกลุ่มชาติ
พันธุ์ไทตาดยังคงมีการเลี้ยงผีหมอ หรือผีบรรพบุรุษอยู่และยังพบเห็นการทำพิธีกรรมเหยาในลักษณะ
ต่าง ๆ แต่ที่พบเห็นได้บ่อยที่สุดคือพิธีกรรมเหยารักษาโรค การเหยานั้นอาจกล่าวได้ว่าเป็นภูมิปัญญา
ในด้านการเยียวยาจิตใจของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จะเห็นได้ว่าดนตรีเป็นส่วนประกอบสำคัญอย่างยิ่ง
ในการทำประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคโดยมีหน้าที่เป็นสื่อกลางในการสื่อสารระหว่างผีและหมอ
เหยา ทั้งยังทำหน้าที่ในการเป็นสื่อเชิงสัญลักษณ์เพ่ือสื่อสารว่าเมื่อเสียง ดนตรีเริ่มบรรเลงพิธีกรรมได้
เริ่มต้นขึ้นแล้ว มีส่วนในการเร่งเร้าอารมณ์ของผู้ร่วมพิธีกรรม เพราะเมื่อเสียงดนตรีโหมประโคมจังหวะ
ให้เร่งเร้าเร็วมากขึ้น อากับกิริยาของหมอเหยาก็เร่งเร้าไปตามเสียง ดนตรี ทำให้พิธีกรรมมีความน่า
ตื่นเต้น และมีมนต์พิธีที่เข้มขลังมากยิ่งขึ้น อีกทั้งยังมีอัตลักษณ์เฉพาะตัวในเรื่องของรูปแบบเพลง 
บันไดเสียง ลักษณะทำนองและสีสันของเครื่องดนตรีที่ถ่ายทอดออกมาผ่านบทเพลงในพิธีกรรม     
ทำให้ควรค่าแก่การศึกษาและวิเคราะห์  

จากข้อมูลทั้งหมดข้างต้น ผู้วิจัยจึงได้ทำการศึกษาในเรื่องอัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรม
เหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ในพ้ืนที่บ้านหนองบัว ตำบลนาราชควาย อำเภอเมือง
นครพนม จังหวัดนครพนม โดยมุ่งศึกษาในประวัติความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด และ        
อัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยา โดยศึกษาจากการลงพ้ืนที่เก็บข้อมูล บันทึกเหตุการณ์ใน
พิธีกรรม สัมภาษณ์บุคคลที่เก่ียวข้อง สังเกตทั้งแบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม รวบรวมงานด้าน
เอกสาร ตำรา ทฤษฎี แนวคิดที่เก่ียวข้อง เพื่อนำมาประกอบการวิเคราะห์ข้อมูลและเพ่ือให้เกิด
ประโยชน์โดยเป็นแนวทางในการศึกษาเรื่องราวของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด และการสืบทอดอนุรักษ์
ประเพณีวัฒนธรรมที่อาจเลือนหายในอนาคตจากการพัฒนาของเทคโนโลยีและนวัตกรรมที่ส่งผล
กระทบต่อแนวความเชื่อในกาลต่อไป  
 
 

วัตถุประสงค์ 
 1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จังหวัดนครพนม 

 2. เพ่ือศึกษาอัตลักษณ์และวิเคราะห์บทเพลงในพิธีกรรมการเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์
ไทตาด จังหวัดนครพนม 



 

 

  4 

ขอบเขตของการวิจัย 
1. ขอบเขตด้านพื้นที่: ผู้วิจัยเลือกพ้ืนที่ในการศึกษาและเก็บข้อมูลโดยกำหนดพ้ืนที่แบบ

เจาะจงในพ้ืนที่ที่มีชาวกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดอาศัยอยู่ในปัจจุบัน คือ ชุมชนบ้านหนองบัว หมู่ที่ 5   
ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 

 2. ขอบเขตด้านประชากรกลุ่มเป้าหมายในการศึกษา: ผู้วิจัยเลือกเก็บข้อมูลจาก
กลุ่มเป้าหมายจำนวน 3 กลุ่ม ได้แก่ 
 2.1 กลุ่มผู้รู้ (Key Informants) ได้แก่ 

  2.1.1 กวานจ้ำ 

  2.1.2 บุคคลสำคัญในหมู่บ้าน 

  2.1.3 นักวิชาการด้านดนตรี 
 2.2 กลุ่มผู้ปฏิบัติ (Casual Informants) ได้แก่ 

  2.2.1 หมอเหยา  
  2.2.2 นักดนตรี  
  2.2.3 ผู้ป่วย 

 2.3 กลุ่มผู้ให้ข้อมูลทั่วไป (General Informants) 
  2.3.1 ญาติผู้ป่วย 

 3. ขอบเขตด้านการศึกษา: ผู้วิจัยมุ่งศึกษาประวัติความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด    
และศึกษาอัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดโดยการวิเคราะห์บทเพลง   
ในพิธีกรรม 

 

ระยะเวลาในการทำวิจัย 
 สิงหาคม 2566 - กุมภาพันธ์ 2567 
 

 

 

 

 

 



 

 

  5 

นิยามศัพท์เฉพาะ 
 

  

 

 

 

 

 

  

   ไทตาด หมายถึง กลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดนครพนมที่เป็นกลุ่มเป้าหมาย
ในการวิจัย 

   กวานจ้ำ หมายถึง ปราชญ์ชาวบ้านของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 
   อัตลักษณ์ หมายถึง สิ่งที่แสดงออกถึงความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในพิธี

กรรมการเหยารักษาโรค เช่น ภาษา การแต่งกาย   
บทเพลง และการดำเนินพิธีกรรม  

    ดนตรี หมายถึง ดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์    
ไทตาด 

    การเหยา หมายถึง การรักษาโรคโดยผ่านพิธีกรรมตามความเชื่อของกลุ่ม
ชาติพันธุ์ไทตาด 

    การวิเคราะห์ หมายถึง การวิเคราะห์บทเพลงในพิธีกรรมเหยาในส่วนของ 
โครงสร้างหลักของบทเพลง บันไดเสียง รูปแบบ
จังหวะ ทิศทางการดำเนินทำนอง ช่วงเสียง พ้ืนผิว 
สีสันของเสียง เสียงประสาน และบทร้อง 

   บทเพลง หมายถึง บทเพลงที่ใช้ในพิธีกรรมการเหยารักษาโรค ทั้งในส่วน
ของเนื้อร้อง และดนตรี 

   การจ้าดแคน หมายถึง การบรรเลงในลักษณะการกระแทกลม คือการเป่าที่
ไม่มีการไล่เสียงหรือเล่นทำนอง เป็นเพียงการเป่า  
เพ่ือตรวจสอบกลุ่มเสียงของแต่ละลายที่จะเป่า     
เป็นการเป่าให้เกิดเสียงขึ้นครั้งแรกพร้อมกัน        
เป็นกลุ่มเสียง เสียงที่ดังขึ้นจากการจ้าดแคนจะทำให้
ผู้ฟังหันมาสนใจและรับรู้ว่าการเป่าแคนจะเริ่มขึ้น 



 

 

  6 

  



 

 

  7 

กรอบแนวคิดและทฤษฎีการวิจัย 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

ภาพประกอบที่ 1  กรอบแนวคิดและทฤษฎีการวิจัย 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

อัตลักษณ์ทางดนตรีดนตรใีนพิธีกรรมเหยารักษาโรค 

ของชาวไทตาด จงัหวัดนครพนม 

วัตถุประสงค์ 

 1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมา

ของชาวไทตาด จังหวัดนครพนม 

 2. เพ่ือศึกษาอัตลักษณ์และ

วิเคราะห์บทเพลงในพิธีกรรมการเหยา

รักษาโรคของชาวไทตาด จังหวัดนครพนม 

 

 

แนวคิดและทฤษฎ ี

 1. แนวคิดอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ 

 2. แนวคิดดนตรีวิทยา มานุษยดนตรีวิทยา  

และมานุษยดุริยางควิทยา 

 3. ทฤษฎีการวิเคราะห์ดนตรี 

 4. ชาติพันธุ์ไท-กะได ในจังหวัดนครพนม 

 5. ดนตรีในพิธีกรรมเหยา 

6. งานวิจัยที่เกี่ยวข้องภายในประเทศ 

 7. งานวิจัยที่เกี่ยวข้องในต่างประเทศ 
 

อัตลักษณ์ทางดนตรีดนตรใีนพิธีกรรมเหยารักษาโรค 

ของชาวไทตาด จงัหวัดนครพนม 

การวิเคราะห์บทเพลง 

- รูปแบบเพลง             - โครงสร้างหลักของทำนอง  

- ช่วงเสียง                  - ขั้นคู่  
- รูปแบบจังหวะ           - ทิศทางการดำเนินทำนอง  
- พ้ืนผิว            - บทร้อง 

  



 

 

  8 

บทที่ 2 
 

เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 

 การศึกษาวิจัยเรื่อง “อัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

จังหวัดนครพนม” ได้รวบรวมข้อมูลจากการศึกษาในส่วนที่เป็นเอกสารและทบวนวรรณกรรม รวมไป

ถึงแนวคิด ทฤษฎีต่าง ๆ อีกท้ังศึกษางานวิจัยที่เกี่ยวข้องและท้ังในประเทศและต่างประเทศเพ่ือใช้

ประกอบการวิจัยตามหัวข้อดังต่อไปนี้ 

 1. แนวคิดอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ 

 2. แนวคิดดนตรีวิทยา มานุษยดนตรีวิทยา และมานุษยดุริยางควิทยา 

 3. ทฤษฎีการวิเคราะห์ดนตรี 

 4. ทฤษฎีการแพร่กระจาย 

 5. ทฤษฎีสังคมวิทยา 

 6. ชาติพันธุ์ไท-กะได ในจังหวัดนครพนม 

 7. ดนตรีในพิธีกรรมเหยา 

 8. งานวิจัยที่เกี่ยวข้องภายในประเทศ 

 9. งานวิจัยที่เกี่ยวข้องในต่างประเทศ 

 

1. แนวคิดอัตลักษณ์ชาติพันธุ์  
 อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์เป็นสิ่งที่ถูกหลอมรวมจากสิ่งต่าง ๆ ของชาติพันธุ์ ทั้งยังเป็นผลผลิต

จากวิวัฒนาการทางประวัติศาสตร์ของแต่ละชนเผ่าที่ดำรงชีวิตมาอย่างต่อเนื่อง โดยเป็นวิถีชีวิต        

ที่เปี่ยมด้วยความเลื่อมใสศรัทธาแต่สิ่งที่เคารพบูชา ไม่ว่าจะเป็นศาสนา ลัทธิ หรือสิ่งเหนือธรรมชาติ 

หลอมรวมเป็นขนบธรรมเนียม และประเพณีที่เคร่งครัดจนกลายเป็นอัตลักษณ์ ในยุคปัจจุบัน          

มีสิ่งที่ส่งผลต่ออัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์คือปัจจัยภายนอกที่เป็นผลพวงจากกระแสโลภาภิวฒัน์           

ทำให้วัฒนธรรมเกิดการหลั่งไหล และแพร่กระจาย ตลอดจนความเจริญทางเทคโนโลยีที่ทรงอิทธิพล



 

 

  9 

และมีผลต่อการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมเป็นอย่างมาก อันเป็นผลจากการขยายตัว      

ทางเศรษฐกิจ และสังคมการท่องเที่ยว (จันทกานต์ สิทธิราช & คณะ, 2564) 

 การสืบทอดวัฒนธรรมทางดนตรีที่นับเป็นภูมิปัญญาบรรพบุรุษของกลุ่มชาติพันธุ์นับเป็น   

การสื่อสารระหว่างคนในวัฒนธรรมและสังคมภายนอก และสิ่งที่สื่อสารออกไปนั้นทำให้ทราบว่า    

เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ใด ดนตรีจึงกลายเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่มีลักษณะเฉพาะจากการร้อยเรียง

องค์ประกอบทางดนตรีจนมีลักษณะเฉพาะจนถือกำเนิดขึ้นเป็นจิตวิญญาณของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์      

และความแตกต่างสามารถนำมาซึ่งการเปรียบเทียบระหว่างตนเองกับผู้อ่ืนเป็นลักษณะการสื่อสาร

ระหว่างชาติพันธุ์ที่ก่อให้เกิดเป็นอัตลักษณ์ แต่วัฒนธรรมที่หลากหลายภายใต้ระบอบการปกครอง    

ในดินแดนต่าง ๆ มักถูกหลอมรวมเพ่ือนำพาไปสู่ความเจริญภายใต้วิถีเดียวกันจึงเป็นผลให้ดนตรี    

ชาติพันธุ์ถูกกลืนกลายจนเป็นดนตรีสมัยนิยมในที่สุด จากเหตุผลข้างต้นทำให้จำเป็นต้องสืบทอด

วัฒนธรรมเพื่อดำรงความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ของตน ในขณะเดียวกันยังต้องคงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ให้อยู่

ภายใต้วัฒนธรรมกระแสหลักอย่างกลมกลืนเพ่ือให้อัตลักษณ์ของดนตรีชาติพันธุ์ยังคงทำหน้าที่ในการ      

เป็นจิตวิญญาณของกลุ่มชาติพันธุ์ต่อไป (สุธี จันทร์ศรี & สมทรง บุรุษพัฒน์, 2561) 

 อัตลักษณ์ของชาติพันธุ์เป็นสิ่งที่สะท้อนผ่านประเพณี วัฒนธรรม วิถีชีวิต การดำรงชีพ      

ด้วยกรรมวิธีต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นอาหาร สถาปัตยกรรมบ้านเรือน ตลอดจนสิ่งแวดล้อมรอบ ๆ ชุมชน       

สิ่งเหล่านี้หลอมรวมกันและกำเนิดขึ้นเป็นอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ ซึ่งเป็นสิ่งที่ดึงดูดความสนใจ       

จากนักท่องเที่ยวที่สนใจในการท่องเที่ยวเชิงประวัติศาสตร์และภาคสนาม ความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์          

ที่ชาวต่างชาตินับเป็นสิ่งแปลกใหม่สำหรับพวกเขามี “ความดั้งเดิม” เป็นจุดขายในการท่องเที่ยว

ลักษณะดังกล่าว อีกท้ังการท่องเที่ยวเชิงประวัติศาสตร์ยังเป็นช่องทางในการสร้างโอกาสสำหรับ     

การประชาสัมพันธ์วัฒนธรรมโดยมีกิจกรรมการท่องเที่ยวเป็นสื่อกลาง ทั้งยังมีงานศึกษารองรับ       

ที่กล่าวโดย Mc Kaen (1973) ว่าการท่องเที่ยวเชิงชาติพันธุ์นี้เป็นตัวกระตุ้นที่ทำให้ชาวชาติพันธุ์      

มีสำนึกรักในวัฒนธรรมของตนรวมไปถึงสำนึกร่วมที่จะธำรงรักษาความเป็นชาติพันธุ์ให้ยังคงไว้    

ไม่ให้สูญสลายหรือสูญหายไป ทั้งนี้อาจเพ่ือเป็นการรักษาจุดขาย หรือเพ่ือการขยายตัวทางเศรษฐกิจ 

ก็อาจเป็นได้ (ภควดี ทองชมพูนุช & พัชรินทร์ ลาภานันท์, 2561)  

 สามัญสำนึกของแต่บุคคลแต่ละกลุ่มว่าตนเองนั้นเหมือนหรือแตกต่างจากผู้คนในสังคม

อย่างไรเป็นตัวบ่งชี้ความเป็นลักษณะเฉพาะของกลุ่มบุคคล โดยอุปนิสัยในลักษณะกลุ่มเช่นนี้           



 

 

  10 

จะมีการดำรงอยู่อย่างต่อเนื่องตามบริบทสมัยนิยม สิ่งนี้เรียกว่า “อัตลักษณ์” ซึ่งตัวมนุษย์เอง           

มีลักษณะเป็นหนึ่งหน่วยในสังคมและมีบทบาทที่แตกต่างกันออกไป ซึ่งอัตลักษณ์จะก่อตัวขึ้น        

เมื่อเกิดการปฏิสัมพันธ์หรือเกิดการสื่อสารนอกสังคมวัฒนธรรมเดิมของตน ซึ่งการก่อตัวในลักษณะนี้            

เป็นกระบวนการที่ลื่นไหล (Process) และไม่ใช่สิ่งดั้งเดิมหรือมีมาแต่กำเนิด แต่เป็นการประกอบสร้าง

ขึ้นมาใหม่ (Socially Constructed) โดยมีนักวิชาการไทย สมสุข หินวิมาน (2548) (อ้างถึงใน สุจิตรา 

เปลี่ยนรุ่ง, 2565) ได้ให้ทัศนะเกี่ยวกับขอบเขตของอัตลักษณ์เอาไว้ 5 ประการ ได้แก่ 1) เราเป็นใคร 

2) เราเหมือนหรือแตกต่างจากคนอื่นอย่างไร 3) มีใครเป็นสมาชิกกลุ่มเดียวกับเราบ้าง 4) เราควรมี

ปฏิสัมพันธ์หรือเราจะสื่อสารกับคนอ่ืน ๆ อย่างไร  และ 5) คนอื่น ๆ จะสัมพันธ์กับเราได้อย่างไร     

(สุจิตรา เปลี่ยนรุ่ง, 2565) 

 อัตลักษณ์เป็นแนวคิดที่มีการศึกษาอย่างกว้างขวางในหลายสาขาวิชา อาทิ จิตวิทยา      

สังคมวิทยา และมานุษยวิทยา ทั้งยังมีการศึกษาจากสำนักคิดสมัยใหม่ (Modernism) ที่เชื่อว่า   

มนุษย์มีแก่นสารัตถะบางประการที่ม่ันคงแน่นอน (Essentialism/static) หรือที่เรียกว่า“อัตลักษณ์”

ตัวอย่างเช่น ทัศนะของ E. Erikson ท่ีได้นิยามถึงอัตลักษณ์ว่าคือความเป็นตัวตนของตัวเองที่คงไว้  

และมีลักษณะร่วมบางอย่างที่สำคัญกับผู้อ่ืน (Identity connotes both a persistent sameness 

within oneself (selfsameness) and a persistent sharing of some kind of essential 

character with others) และกลุ่มสำนักคิดหลังสมัยใหม่ (Post Modernism) ที่มีแนวความเชื่อว่า

“อัตลักษณ์ไม่ใช่ผลผลิต”ท่ีมีแก่นสารัตถะที่คงที่ แต่เป็นกระบวนการที่มีพลวัตลื่นไหล และมี

หลากหลายโฉมหน้าตามแต่บริบท ความแตกต่างระหว่างอัตลักษณ์ส่วนบุคคล (Personal identity) 

อันได้แก่ คุณลักษณะเฉพาะของบุคคลกับอัตลักษณ์ทางสังคม (Social Identity) ได้แก่ สถานภาพ  

ทางสังคม เช่น อาชีพ ชนชั้น เพศ ชาติพันธุ์ หรือศาสนาที่ปัจเจกบุคคลนั้นสังกัดอยู่ นักสังคมวิทยา

บางกลุ่มได้ให้ทัศนะเรื่องอัตลักษณ์ทางสังคมโดยการกำหนดเกณฑ์อัตลักษณ์ของบุคคลว่า “ชนชั้น”

(Class) เป็นสิ่งที่กำหนดอัตลักษณ์ของปัจเจกบุคคล และยังกล่าวว่าชนชั้นมีอยู่ 2 ระดับ คือ           

1) ชนชั้นในตนเอง (Class-in-itself) หมายความถึงชนชั้นที่เกิดจากตำแหน่งในกระบวนการผลิต  

2) ชนชั้นเพื่อตนเอง (Class-for-itself) หมายถึงชนชั้นที่เต็มไปด้วยจิตสำนึกทางชนชั้นของตนเอง     

ซึ่งจะเกิดขึ้นในสภาวะที่มนุษย์เกิดความสำนึกหรือตระหนักถึงอัตลักษณ์ทางชนชั้นในข้อที่ 1)        



 

 

  11 

ของตนเองเมื่อตระหนักของชนชั้นในตนเอง การมองเห็นอัตลักษณ์ของตนเองก็จะเปลี่ยนแปลง       

ไปตามบริบทสภาวะนั้น ๆ (กาญจนา แก้วเทพ & คณะ, 2555) 

 อัตลักษณ์ถูกสร้างขึ้นจากการก่อตัวของกิจกรรมใหม่ ๆ ที่มีการรวมตัวกันของกลุ่มชาติพันธุ์ 

โดยในตัวกิจกรรมจะสะท้อนความเป็นอัตลักษณ์ออกมาและตอกย้ำให้ผู้คนทราบถึงความเป็นตัวตน

ผ่านกิจกรรมนี้นับเป็นการสื่อสารระหว่างวัฒนธรรมโดยสื่อสารระหว่างบุคคลด้วยลักษณะการ

ถ่ายทอด หมายรวมถึงการสืบทอดจากบรรพบุรุษสู่อนุชนรุ่นหลัง เป็นหนึ่งในขั้นตอนการธำรงรักษาไว้

ซึ่งอัตลักษณ์ โดยกิจกรรมดังกล่าวอาจซึมซับเอาวัฒนธรรมกระแสหลัก หรือลดหย่อนทางขั้นตอน

พิธีกรรมดั้งเดิม เพื่อให้กลมกลืนกับบริบทและเกิดการยอมรับของสังคม และรักษาสถานะรวมถึงอัต

ลักษณ์ของชาตพันธุ์เอาไว้ได้ สิ่งนี้เรียกว่าการต่อรองทางอัตลักษณ์ (สุจิตรา เปลี่ยนรุ่ง & กาญจนา 

แก้วเทพ, 2554) 

 ยุทธวิธีในการจัดวางตนเองในลักษณะที่เปลี่ยนแปลงไปตามบริบทและเงื่อนไข               

ของสถานการณ์ต่าง ๆ ในบทบาทของเครื่องมือในการจัดการองค์กรและสังคมที่สัมพันธ์กัน             

อย่างไร้พรมแดน สิ่งเหล่านี้มีคำจำกัดความว่า “อัตลักษณ์” และสิ่งนี้เองที่ทำหน้าที่ในการ         

เชื่อมปฏิสัมพันธ์ระหว่างวัฒนธรรม องค์กร สังคม ให้สามารถก้าวข้ามขอบเขตด้านพรมแดน         

ของสิ่งต่าง ๆ โดยเอื้อประโยชน์ต่อกลุ่มชาติพันธุ์ อาจเลือกรูปแบบของอัตลักษณ์บางประการ       

เพ่ือแสดงตัวตนกับบุคคลนอกวัฒนธรรม ในขณะเดียวกันสิ่งที่แสดงออกอาจถูกตีความหรือตีค่า

แตกต่างออกไปทั้งจากคนในวัฒนธรรมและคนนอกวัฒนธรรม เช่นนี้การปฏิสัมพันธ์ทางสังคม

ตลอดจนการธำรงรักษาอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์จึงเน้นย้ำและให้ความสำคัญกับการประกอบสร้าง 

และการผลิตซ้ำคุณลักษณะทางวัฒนธรรมเพื่อปักปันพรหมแดนทางชาติพันธุ์อย่างเป็นพลวัต         

ทั้งในรูปแบบของการตีความ การต่อรอง และการตอบโต้ ด้วยประการทั้งปวงก่อนให้เกิดการ     

หลอมรวมเชิงมิติพ้ืนที่และเวลาทางวัฒนธรรม เกิดการหยิบยืมและผสมผสานเกิดเป็นวัฒนธรรมใหม่  

ที่ยังคงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ของตนจะเกิดการตีความทบทวนอัตลักษณ์ตามเงื่อนไขของบริบทและ

สิ่งแวดล้อมซึ่งจะไปกระตุ้นในจิตสำนึกต่อวัฒนธรรม (ทัศนาวดี แก้วสนิท, 2559) 

 การให้ความสำคัญในการวิเคราะห์จิตสำนึก สิ่งนี้เรียกว่า “อัตลักษณ์ชาติพันธุ์” (ethnic 

Identity) กลุ่มชาติพันธุ์แต่ละกลุ่มมีลักษณะเฉพาะกลุ่มท่ีแสดงออกในเวลาที่มีการปฏิสัมพันธ์   

ระหว่างกลุ่ม กระบวนการนิยมนี้เกิดขึ้นภายในกระบวนการนิยามที่ถูกสร้างขึ้นและกำหนดสภาพ   



 

 

  12 

ทางสังคมการรวมกลุ่มทางวัฒนธรรม โดยพื้นที่ท่ีเกิดปรากฏการณ์ดังกล่าวนี้เป็นพื้นที่ของการ

นิยามอัตลักษณ์ เป็นพ้ืนที่ของการปฏิสัมพันธ์เชิงอำนาจมีการประสานผ่านระบบสัญลักษณ์เพ่ือแสดง

ความเป็นตัวเอง (อภิญญา เฟ่ืองฟูสกุล, 2546) 

 จากการศึกษาแนวคิดและทฤษฎีต่าง ๆ  พบว่า อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์นั้นเกิดจากสิ่งที่

สะท้อนผ่านวิถีการดำรงชีวิตของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ที่แตกต่างกันออกไปตามสิ่งแวดล้อม           

สังคม ยุคสมัย หากแต่การเปลี่ยนผ่านแต่ละช่วง กลุ่มชาติพันธุ์จะยังคงไว้ซึ่งอัตลักษณ์                

ผ่านกระบวนการอนุรักษ์และการผลิตซ้ำทางวัฒนธรรม เพ่ือให้ผ่านพ้นช่วงเวลาและคง              

ความดั้งเดิมเอาไว้บนกระแสวัฒนธรรมหลักท่ีหลั่งไหลเข้ามาในยุคปัจจุบัน กระบวนการนี้เรียกว่า   

การต่อรองทางวัฒนธรรม สิ่งเหล่านี้เองทำให้เอกลักษณ์ต่าง ๆ ของกลุ่มชาติพันธุ์ยังคงธำรงอยู่        

จนกลายเป็นอัตลักษณ์ของแต่ละชาติพันธุ์ในปัจจุบัน 

2. แนวคิดดนตรีวิทยา มานุษยดนตรีวิทยา และมานุษยดุริยางควิทยา 
 ในการศึกษาทางมานุษยดุริยางควิทยา ได้หยิบยืมเอาทฤษฎีของสาขาวิชาอ่ืนมาประยุกต์ใช้ 

และสร้างหลักการทางการศึกษา ตามท่ี Guido Adler นักดนตรีวิทยาชาวออสเตรียกล่าวไว้ว่า       

วิชาดุริยางควิทยาเปรียบเทียบเป็นสาขาหนึ่งของดุริยางควิทยาและท้ังสองสาขานี้ต่างก็มีความสำคัญ    

เท่าเทียมกัน แต่ในอเมริกามานุษยดุริยางควิทยา พัฒนามาจากมานุษยวิทยาตามแนวปฏิบัตินิยม   

ของ Franz Boas ทั่วทุกมุมโลกใบนี้ที่มีมนุษย์ล้วนแต่มีวัฒนธรรมที่แตกต่างกันออกไปด้วยเงื่อนไข  

ของสิ่งแวดล้อม ลักษณะทางภูมิศาสตร์ ภูมิอากาศ ตลอดจนลักษณะทางกายภาพด้านอื่น ๆ         

นั่นหมายรวมถึงโครงสร้างร่างกาย รูปร่าง หน้าตา ลักษณะสีผิว ของบุคคลในพ้ืนที่ต่าง ๆ สิ่งเหล่านี้

ล้วนทำให้ดนตรีแต่ละพ้ืนที่มีความแตกต่างกัน แม้กระทั่งลักษณะการฟังเสียงและการออกเสียง       

โดยธรรมชาติแม้แหล่งกำเนิดเสียงจะเกิดจากแหล่งเดียวกันก็ตาม แตส่ิ่งเหล่านี้เกิดวิวัฒนาการ        

ไปตามมนุษย์ที่มีการพัฒนาไปตามยุคสมัย ตลอดระยะเวลาที่เกิดการเปลี่ยนแปลง มนุษย์ได้สั่งสม

ประสบการณ์ด้านต่าง ๆ และก่อตัวขึ้นเป็นประเพณี วัฒนธรรม ที่เก่ียวพันกับวิถีชีวิตของมนุษย์ตาม

อรรถภาพที่เป็นอยู่ สิ่งเหล่านี้มีผลผลิตที่ยั่งยืนกลายเป็นแนวคิด ปรัชญา และความเชื่อที่ทำหน้าที่ 

เป็นกลไกควบคุมสังคม นั่นยิ่งทำให้มนุษย์มีความแตกต่างกันออกไปตามสิ่งที่แต่ละพ้ืนที่เชื่อถือศรัทธา 

นอกจากบทบาทของการควบคุมสังคมแล้ว บทบาทที่สำคัญอีกอย่างหนึ่งของดนตรีเสมอมา           

คือการเป็นสื่อกลางความบันเทิง และสร้างความจรรโลงใจแก่มวลมนุษย์ บางพ้ืนที่ใช้ดนตรี           



 

 

  13 

เป็นสื่อกลางในการดำเนินกิจกรรมทางความเชื่อ พิธีกรรม ที่อยู่ในวิถีชีวิต สิ่งเหล่านี้ล้วนมีลักษณะ 

เฉพาะของแต่ละพ้ืนที่ตามความแตกต่างของมนุษย์ ในการศึกษาด้านมานุษยดุริยางควิทยา            

ในปัจจุบันแบ่งออกเป็น 2 แขนงในการศึกษาคือ ด้านทฤษฎีและการปฏิบัติดนตรี คือ การศึกษา    

แบบดุริยางควิทยา อีกด้านคือการศึกษาในเชิงวัฒนธรรมของมนุษย์ คือ การศึกษาแบบ                 

มานุษยดุริยางควิทยา 

  1. ดุริยางควิทยา (Musicology) ตามแนวคิดตะวันตก เป็นการศึกษา                   

ถึงประวัติศาสตร์ นักดนตรี สังคีตกวีและผลงาน ตลอดจนการบรรเลง คุณลักษณะด้านต่าง ๆ       

ของบทเพลงแต่ละบทที่คีตกวีได้สร้างไว้ในอดีต มุ่งศึกษาเฉพาะดนตรีที่เป็นศิลปะแบบฉบับเฉพาะ       

ของตะวันตก (Music Art) โดยศึกษาจากเอกสาร หลักฐานทางดนตรี โดยเน้นโน้ตเพลงเป็นสำคัญ 

กล่าวคือ วิชาดุริยางควิทยาเป็นแขนงท่ีมุ่งศึกษาเรื่องราวของดนตรีโดยเฉพาะ โดยไม่เกี่ยวกับสังคม

วัฒนธรรม ศึกษาเฉพาะดนตรีในรูปแบบของตะวันที่มีแบบแผนแน่นอนตายตัว ไม่มีการเปลี่ยนแปลง 

หรือเป็นวัฒนธรรมที่ตายแล้ว โดยศึกษาอ้างอิงจากเอกสารหลักฐานที่จับต้องได้ ไม่ใช่การลงพ้ืนที่

การศึกษาภาคสนาม อาจกล่าวได้ว่าเป็นการศึกษาเชิงอนุรักษ์ 

  2. มานุษยดุริยางควิทยา (Ethnomusicology) เป็นการศึกษาดนตรีตั้งแต่อดีต      

จนถึงปัจจุบัน โดยศึกษาตัวดนตรีและมิติอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้องกับดนตรี ไม่ว่าจะเป็นแนวคิดของ      

ผู้สร้างผลงาน การนำผลงานทางดนตรีไปใช้ การดำรงอยู่ของดนตรี การเปลี่ยนแปลงของดนตรี      

ในแต่ละพ้ืนที่ หรือเรียกว่าเป็นวัฒนธรรมดนตรีที่ยังมีชีวิต จึงยังไม่มีความตายตัว กล่าวคือ            

เป็นการศึกษาดนตรีอย่างลึกซ้ึง ทั้งตัวดนตรีและด้านวัฒนธรรม ศึกษาในดนตรีที่ยังมีชีวิต            

และภาพรวมของดนตรี เป็นการอธิบายข้อเท็จจริงในแง่ต่าง ๆ ทั้งดนตรี และสังคมวัฒนธรรม      

โดยศึกษาจากการเก็บรวบรวมข้อมูลทั้งภาคสนามและเอกสารเพ่ือนำมาประกอบการวิเคราะห์

(ปัญญา รุ่งเรือง, 2565) 

 การวิจัยในทางมานุษยดุริยางควิทยา เป็นการศึกษาหาความรู้ด้านดนตรีที่เกี่ยวข้องที่สัมพันธ์

กับมนุษย์ทั้งในดนตรีเชิงวิทยา มานุษยวิทยาและสังคมวิทยา คำว่ามานุษยดุริยางควิทยามาจาก      

คำภาษาอังกฤษว่า ethnomusicology คือ Ethnic (เชื้อชาติ เผ่าพันธุ์) + musicology (ความรู้ทาง

ดนตรี) ในสถาบันการศึกษาการสอนดนตรีในประเทศไทยมีหลักสูตรการสอนในวิชานี้อยู่หลายแขนง 

เช่น ดนตรีชาติพันธุ์วิทยา มานุษยดนตรีวิทยา ดนตรีชนเผ่าวิทยา ฯลฯ แต่ในภาพรวมของ         



 

 

  14 

ศาสตร์ต่าง ๆ นี้ จะมีการศึกษาเรื่องราวของมนุษย์ที่ผ่านกระบวนการวิจัย การค้นหาคำตอบ         

การวิจัยประเภทนี้จะเป็นการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพมากกว่าเชิงปริมาณ โดยมุ่งเน้นการศึกษา

ภาคสนามเป็นส่วนใหญ่ การศึกษาดนตรีภาคสนามเป็นหัวใจหลักของการวิจัยทาง                 

มานุษยดุริยางควิทยา โดยศึกษาดนตรีและวัฒนธรรมต่าง ๆ ของมนุษย์ตามสภาพจริงที่เกิดขึ้น         

มีหลักการ 3 ขั้นตอน ดังนี้ 

 1. ขั้นเตรียมตัว ควรต้องหาข้อมูลเบื้องต้น เช่น จะศึกษาอะไร สถานที่ไหน จะเดินทาง

อย่างไร หาได้ที่ไหน ค่าใช้จ่ายประมาณใด ควรจะไปพบใครที่ไหนเป็นข้อมูลหลัก ตลอดจนข้อจำกัด

ของการทำวิจัยอย่างน้อย 3 ด้าน คือ ข้อจำกัดด้านระยะเวลา ด้านสถานที่ลการเดินทาง และข้อจำกัด

ด้านงบประมาณ 

    1.1 ด้านระยะเวลา ผู้ให้ข้อมูลไม่มีเวลา หรือเวลาไม่ตรงกันกับผู้วิจัย หรือกิจกรรม

วัฒนธรรมประเพณี แต่ละท้องที่จะแตกต่างกันด้านช่วงเวลา ผู้วิจัยก็ต้องวางแผนให้ดี 

    1.2 ด้านสถานที่และสภาพการเดินทาง ต้องศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับสถานที่ และการเดินทาง

ว่ามีข้อจำกัดอย่างไรบ้าง เพราะในบางพ้ืนที่เก็บข้อมูลคนละช่วงเวลา บ้างเก็บช่วงเช้า ช่วงกลางวัน 

หรือ ช่วงกลางคืน จึงต้องวางแผนให้ดี เพ่ือจะให้ได้ข้อมูลที่ถูกต้อง 

    1.3 ด้านงบประมาณ ต้องคำนึงถึงค่าใช้จ่ายทุก ๆ เรื่อง ไม่ว่าทุนนั้นจะได้จากทุนสนับสนุน 

หรือทุนส่วนตัว จะต้องมีการควบคุมและดูแล เช่น ค่าใช้จ่ายในการเดินทาง ค่าใช้จ่ายฉุกเฉิน ค่าใช้จ่าย

เบ็ดเตล็ด ฯลฯ เพื่อให้การทำงานวิจัยมีความคล่องตัวเป็นไปอย่างราบรื่น 

 2. ขั้นดำเนินการ เป็นขั้นตอนที่ออกเดินทางไปพ้ืนที่เพ่ือเก็บข้อมูลเพ่ือมให้ได้ข้อมูลที่ต้องการ 

ซึ่งต้องอาศัยเทคนิควิธีการ ขั้นตอนและความรู้ เช่น ความรู้ทางจิตวิทยา มานุษยวิทยา สังคมวิทยา 

ฯลฯ ตลอดจนการใช้เครื่องมือในการเก็บข้อมูล แบบสังเกต แบบสัมภาษณ์ ฯลฯ ซึ่งการลงพื้นที่

อาจจะเป็นการศึกษาช่วงระยะเวลาสั้น ๆ หรือ การศึกษาช่วงระยะเวลาขึ้นอยู่กับการกำหนดการ

ดำเนินงานของผู้วิจัย 

 3. ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล เมื่อได้ข้อมูลตามที่ต้องการแล้ว ก็ต้องนำข้อมูลการศึกษา วิเคราะห์ 

อย่างเป็นระบบ เช่น การเรียบเรียงเอกสารที่ได้จากการสังเกต การถอดเทปสัมภาษณ์ ถอดเทป     

บทเพลงเป็นโน้ต การวิเคราะห์บทเพลงเนื้อเพลงตามหลักการวิเคราะห์ดนตรี ฯลฯ 



 

 

  15 

 การตรวจสอบข้อมูลที่ได้มาจากการลงภาคสนาม ควรมีการตรวจสอบข้อมูลและ            

การวิเคราะห์ข้อมูลอีกครั้ง โดยให้วิธีการตรวจสอบแบบสามเส้า (Triangulation)                       

ซึ่งอาจทำได้ 4 แบบ คือ 

 1. การตรวจสอบแบบสามเส้าที่เก่ียวกับข้อมูล (Data Triangulation)                   

คือตรวจสอบแหล่งเวลา แหล่งสถานที่ และแหล่งบุคคล 

 2. การตรวจสอบแบบสามเส้าที่เก่ียวกับบุคคล (Investigator Triangulation)           

คือมีการเปลี่ยนแปลงตัวผู้วิจัยหลาย ๆ คน 

 3. การตรวจสอบสามเส้าเกี่ยวกับทฤษฎี (Theory Triangulation)                      

โดยการใช้แนวคิดทฤษฎีต่าง ๆ 

 4. การตรวจสอบสามเส้าเกี่ยวกับวิธีการรวบรวมข้อมูล (Methodological 

Triangulation) โดยการเปลี่ยนแปลงวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล 

 การสังเกต เป็นวิธีการอย่างหนึ่งในการเก็บรวบรวมข้อมูลในการศึกษาภาคสนาม มีแนวทาง

ในการสังเกตอยู่ 6 อย่างดังนี้ 

 1. การแสดงออก คือพฤติกรรมความเคลื่อนไหวต่าง ๆ ที่เราเฝ้าสังเกตวิธีการแสดง

ออกมารูปแบบใด เช่น การแต่งกาย การพูดจา การกระทำ ซึ่งจะมีผลต่อข้อมูลทางงานวิจัย 

 2. กิจกรรม เป็นกระบวนการ ขั้นตอน การกระทำ การปฏิบัติที่มีความต่อเนื่อง         

เป็นระบบจนถึงเป็นระเบียบแบบแผนได้ในช่วงเวลาใดเวลาหนึ่ง และประพฤติปฏิบัติเป็นประจำ      

ในเทศกาลต่าง ๆ  

 3. ความหมาย เนื้อเพลง พิธีกรรม องค์ประกอบต่าง ๆ ว่ามีความหมายต่อบุคคลและ

สังคมนั้น ๆ หรือมีความหมายในตัวของมันอย่างไร นักวิจัยต้องพยายามสังเกตว่า กิจกรรม           

การแสดงออก การบรรเลงดนตรี การขับร้อง ขนบธรรมเนียมพิธีกรรมมีความหมายอย่างไร            

มีเหตุผลใดจึงปฏิบัติเช่นนั้น 

 4. ความสัมพันธ์ เพ่ือหาความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลต่อบุคคล และบุคคลต่อชุมชน      

ว่ามีความสัมพันธ์กันอย่างไร 

 5. การมีส่วนร่วม เป็นการศึกษาในการยอมรับของสังคมที่มีต่อบุคคลหรือคณะบุคคล  



 

 

  16 

 6. สภาพการณ์ เป็นการสังเกตตามสภาพภูมิศาสตร์ สภาพของชีวิต การทำมาหากิน 

ปรัชญา แนวคิด ความเชื่อ พิธีกรรม ฯลฯ ของชุมชนอย่างละเอียด เพ่ือเป็นการพิจารณาโดยรวม       

ทั้งผู้คน กิจกรรม และสภาพการณ์ของสังคมนั้น ๆ  

 เครื่องมือในการเก็บข้อมูลภาคสนาม ได้แก่ กล้องดิจิตอล เครื่องบันทึกเสียง วิดีโอ ซึ่งจะต้อง         

มีความพร้อมใช้เพ่ือให้ได้ข้อมูลประเภทเสียง และภาพ มาประกอบงานวิจัย และงานนำเสนอ    

ข้อมูลในงานวิจัยภาคสนามที่จะได้ คือ ข้อมูลประเภทเสียงและข้อมูลประเภทภาพ 

 1. ข้อมูลประเภทเสียง ในการเก็บข้อมูลทางดนตรี ควรเก็บข้อมูลเกี่ยวกับระบบเสียง 

การตั้งสาย บอกชื่อ ทำนองเพลง สภานที่ทีพ่บ ชื่อผู้บรรเลง วัน เดือน ปี ที่บันทึก 

 2. ข้อมูลประเภทภาพ ภาพที่ต้องมีความชัดเจน ซึ่งจะมีทั้ง 2 ลักษณะ ได้แก่ 

ภาพเคลื่อนไหว และภาพนิ่ง (วรชิน มั่งค่ัง, 2560) 

 ดนตรีวิทยาเชิงเปรียบเทียบ หรือ Comparative Musicology ถูกระบุเป็นสาขาหนึ่ง      

ของดนตรีวิทยา โดยต้องศึกษาในยุคเริ่มแรก (Primitive) และดนตรีที่ไม่ใช่ดนตรีตะวันตก         

(Non-Western) ประมาณศตวรรษที่ 19 ชาวยุโรปต้องการหาวิธีศึกษาดนตรีในยุคเริ่มต้น             

ซึ่งมีการบันทึกโน้ตเอาไว้น้อยมาก หรือบ้างก็ไม่มีการบันทึกเอาไว้เลย วิชาดนตรีวิทยาเปรียบเทียบ   

จึงเกิดข้ึนมาเพ่ือจัดการปัญหาดังกล่าว โดยการจำแนกหลักการศึกษาออกเป็น 2 แนวทาง คือ 

 1. ดนตรีของแต่ละวัฒนธรรมในยุคเริ่มต้น ศึกษาจากผู้คนในยุคแรกเริ่มของดนตรี อาทิ 

ศึกษาจากคนแคระในแอฟริกา, ชาวออสเตรียที่อาศัยอยู่ในป่า, อินเดียแดง และชาวแอฟริกา        

โดยบันทึกดนตรีของเขาเหล่านี้ รวมไปถึงสถานที่ที่มีปรากฏการณ์ทางดนตรีของพวกเขา                

ในที่นี้หมายรวมถึง ดนตรีชาวบ้าน และดนตรีชนเผ่าที่หลัง ๆ ได้รับความนิยมในการศึกษา   

 2. การเปรียบเทียบดนตรีวิทยา มักศึกษาในดนตรีที่ไม่ใช่ดนตรีในยุโรป โดยมากจะเป็น   

ดนตรีทางตะวันออกกลาง จีน อินเดีย รวมถึงเอเชียในส่วนอื่น ๆ และนำมาเปรียบเทียบกับดนตรียุโรป      

ที่มีแบบแผนชัดเจน 

 ต่อมาชาวยุโรปได้ฟ้ืนฟูศิลปะวิทยาการใหม่ ๆ โดยเฉพาะดนตรีหลังจากยุคโพลีโฟนี 

(Polyphony) หรือดนตรีที่มีทำนองหลายแนวซ้อนกันอยู่ โดยชาวยุโรปค้นพบการประสานเสียง      

ในแนวตั้ง (Harmony) และมีทำนอง (Melody) อยู่ในแนวนอน ทั้งหมดนี้เรียกโดยรวมว่า โฮโมโฟนี 

(Homophony) การค้นพบในครั้งนี่ทำให้ชาวยุโรปทนงตนในการค้นพบว่าดนตรีของตนนั้น            



 

 

  17 

มีความพิเศษเหนือชาติอ่ืน ๆ จนกระทั่งศตวรรษท่ี 19 โธมัส อัลวา เอดิสัน (Thomas Alva Edison) 

คิดค้นเครื่องเล่นแผ่นเสียงขึ้นมา ทำให้ชาวยุโรปได้รับฟังดนตรีของชาติอ่ืน ๆ และรับรู้ถึงความ

มหัศจรรย์ของมันและเริ่มศึกษาเพ่ือเปรียบเทียบกับดนตรีของตน และเกิดเป็นการเทียบระดับเสียง  

ให้ได้มาตรฐาน เพ่ือเป็นเกณฑ์ในการศึกษา เกิดเป็นระบบเซนต์คล้ายบันไดเสียงโครมาติค ที่คิดค้น

โดย Alexander J. Ellis ในป ีค.ศ. 1980 โดยกำหนดให้แบ่งช่วงทบเสียงออกเป็น 12 ส่วน โดย       

1 ส่วน เท่ากับ 1 เซมิโทน และกำหนดให้หนึ่งเซมิโทนเท่ากับ 1 เซนต์ เพื่อความสะดวกและความเป็น

มาตรฐานในการนำไปเปรียบเทียบวัดช่วงเสียงของดนตรีแต่ละกลุ่ม เพ่ือให้สามารถอนุมานความ   

น่าจะเป็นของเสียงได้ (ณรงค์รัชช์ วรมิตรไมตรี, 2560) 

 ดนตรีวิทยา คือ ศาสตร์ที่ศึกษาเกี่ยวกับดนตรีทั้งมวล ในแง่วิชาการ ไม่ว่าด้านใดก็ตาม     

เช่น การศึกษาประวัติศาสตร์ดนตรี รูปแบบของเพลงประเภทต่าง ๆ ดนตรีของท้องถิ่นต่าง ๆ ฯลฯ 

ยกตัวอย่างเช่น ทำการศึกษาดนตรีอู่ก๋อง ต้องศึกษาประวัติความเป็นมาของชนเผ่ากลุ่มนี้ ลักษณะ 

และวัฒนธรรมทางดนตรีของเขา ปัจจุบันมีอะไรหลงเหลืออยู่บ้างและอะไรเปลี่ยนแปลงไปบ้างอย่างไร 

เป็นต้น ในสมัยก่อนเป็นวิชาดนตรีวิทยาเป็นวิชาที่ชาวตะวันตกใช้ศึกษาดนตรีของตนเอง หมายถึง 

วิชาดนตรีวิทยา คือการศึกษาดนตรีตะวันตกโดยเฉพาะ ดนตรีศิลป์ หรือ ดุริยางคศิลป์ โดยเฉพาะ

หลักทฤษฎี และการวิเคราะห์ ก่อนจะค่อย ๆ พัฒนามาเป็นการศึกษาในรูปแบบปัจจุบัน ซึ่งโดยทั่วไป

แล้วดนตรีของแต่ละชาติสามารถแบ่งเป็น 3 ประเภทใหญ่ ๆ ได้แก่ ดนตรีศิลป์ (Art Music) ถือเป็น

วัฒนธรรมของคนชั้นสูง มีความสลับซับซ้อน มีการสั่งสมของจารีตประเพณี มีกฎระเบียบที่เคร่งครัด 

มีความประณีต บรรจง วิจิตรพิสดาร ปฏิบัติยาก มีเทคนิคในการบรรเลง แต่มีความไพเราะเม่ือฟัง

บ่อย ๆ และยังมีคุณค่าทางสุนทรียศาสตร์มากกว่าดนตรีประเภทอ่ืน ๆ เช่น ดนตรีไทยในราชสำนัก 

ดนตรีพื้นบ้าน (Folk Music) ถือเป็นวัฒนธรรมดั้งเดิม (Primitive Culture) อยู่ในสังคมชนบท       

มีความเรียบง่ายแต่มีความงามและคุณค่า มีความหมายรวมถึงดนตรีรูปแบบต่าง ๆ ดนตรีท้องถิ่น 

ดนตรีพื้นเมือง ดนตรีประเพณีนิยม ดนตรีชาติพันธุ์ เช่น เพลงเกี่ยวข้าว ดนตรีสมัยนิยม (Pop Music) 

เป็นดนตรีที่ยอดนิยมสำหรับคนหมู่มาก เช่น เพลงลูกทุ่ง ลูกกรุง ทั่วไป ในไทยมักนำเอาเครื่องดนตรี

ตะวันตก จังหวะและการเรียบเรียงเสียงประสานแบบตะวันตกมาประยุกต์ใช้กับทำนองไทย มีการ

ผสมผสานทางวัฒนธรรม ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมในแบบค่อย ๆ เป็น ค่อย ๆ ไป, 

อย่างรวดเร็ว และปรับเปลี่ยนให้คงอยู่ได้ (อนนรฆ จรัณยานนท์, ม.ป.ป.) 



 

 

  18 

 การศึกษาดนตรีในเชิงวัฒนธรรมจะต้องมองภาพของดนตรีเป็นพฤติกรรมของมนุษย์          

ในการปฏิบัติภาคสนามผู้ศึกษาจำต้องรวบรวมบทเพลง ตลอดทั้งภาวะแวดล้อมที่เก่ียวกับดนตรี        

ที่ผู้ศึกษาจะต้องคอยสังเกต การศึกษาควรกำหนดกรอบ ซึ่งอาจกระทำได้หลายกรณี เช่น อาศัยพ้ืนที่

หรือชนิดของดนตรีมากำหนดเพ่ือเป็นกรอบในการศึกษา จะทำให้แนวทางการในการศึกษาชัดเจน

มากขึ้น การปฏิบัติงานภาคสนาม จึงควรแบ่งออกเป็น 4 ประเด็นสำคัญ ดังนี้ 

     1. เนื้อหาสาระและโครงสร้าง (Materials and Structure of Music) ดนตรีไม่ว่า       

จะสังกัดในวัฒนธรรมใด สิ่งแวดล้อมใดย่อมประกอบไปด้วยโครงสร้างหลักท่ีเป็นลักษณะร่วมเดียวกัน 

ดังนั้นการจะศึกษาเนื้อหาโครงสร้างของดนตรีพื้นบ้าน สามารถอาศัยโครงสร้างของดนตรีไปช่วย      

ในการกำหนดกรอบ ดังนั้นในการปฏิบัติภาคสนาม ผู้ศึกษาจะต้องศึกษาควรจะต้องหาข้อมูล        

เพ่ือตอบคำถามเรื่องจังหวะ ทำนองการประสานเสียง คุณลักษณะของเสียง คีตลักษณ์ให้ชัดเจน      

ในส่วนของจังหวะควรแยกแยะได้ว่ามีกี่ประเภท กี่รูปแบบ แต่ละประเภท แต่ละรูปแบบ มีลักษณะ

อย่างไร เช่น ความแตกต่างของจังหวะ อาจจะเกิดจากความแตกต่างของบทเพลงในบางกรณี       

อาจเป็นเพราะใช้เครื่องดนตรีที่แตกต่างกันในด้านทำนอง ผู้ศึกษาต้องเริ่มจากการจัดระเบียบ       

ของชุดเสียงหรือบันไดเสียง (Scale) ว่ามีรูปร่างลักษณะเช่นไร เพราะบันไดเสียงจะเป็นพ้ืนฐานหลัก  

ในการสร้างทำนอง ทำนองกับบทบรรเลงแตกต่างกันหรือไม่ ทำนองหลักหรือทำนองตกแต่ง    

แตกต่างกันเช่นไร ถ้ามีความแตกต่าง สิ่งนั้นมีลักษณะอย่างไร การประสานเสียงอาจจะปรากฏได้     

ในหลายลักษณะ เช่น การประสานเสียงที่เกิดจากเครื่องดนตรีเพียงเครื่องเดียว ดังเช่นกรณีของแคน 

โปงลาง หรือการประสานเสียงที่อาจเกิดจากการขับร้องร่วมกันและการบรรเลง หรือระหว่าง     

เครื่องดนตรีกับเครื่องดนตรีบรรเลงประสานกันเอง รวมไปถึงสังคีตลักษณ์ของของบทเพลง            

ว่าเป็นเช่นไร มีเกณฑ์การแยกแยะในระบบของวัฒนธรรมเองหรือไม่ 

 2. เครื่องดนตรี ปรากฎการณ์ของดนตรีพ้ืนเมืองมักปรากฎออกมาในรูปแบบของลักษณะ

การร้องบรรเลงเครื่องดนตรีส่วนใหญ่จะมีบทบาทในการสนับสนุนการขับร้องเพ่ือให้เกดิความสมบูรณ์ 

ในวัฒนธรรมนั่นเป็นวัตถุประสงค์หลัก การเข้าไปเก็บข้อมูลภาคสนามในหมู่บ้าน พบว่าคนส่วนมาก

สามารถร้องเพลงได้ แต่จะมีเพียงคนส่วนหนึ่งเท่านั้นที่สามารถบรรเลงเครื่องดนตรีได้ หรือบางครั้ง

อาจหาไม่ได้เลยทั้งหมู่บ้าน โดยเฉพาะอย่างยิ่งในลักษณะของการรวมวง สาเหตุของปรากฎการณ์

ดังกล่าวอาจเกิดจากการร้องเป็นเสียงของมนุษย์ที่มีอยู่แล้วในตัวมนุษย์เอง สามารถเปล่งเสียงสร้าง



 

 

  19 

จังหวะได้โดยไม่ต้องจัดทำหรือซื้อหาเหมือนเครื่องดนตรี บทบาทของเครื่องดนตรีมีความโดดเด่น   

และสามารถสะท้อนภาพลักษณ์ของความเป็นนักดนตรีไดอ้ย่างโดดเด่น การศึกษาเกี่ยวกับเครื่อง

ดนตรีครอบคลุมไปถึงหมวดหมู่ของเครื่องดนตรี ลักษณะการเปรียบเทียบเสียง วิธีการบรรเลง วิธีการ

สร้างภูมิหลังทางวัฒนธรรม                             

 3. หมวดหมู่ของเครื่องดนตรี เมื่อเก็บข้อมูลภาคสนามมาแล้วสิ่งจำเป็นแรกคือ          

การตอบคำถามเก่ียวกับหมวดหมู่ของเครื่องดนตรีว่าอยู่ในวัฒนธรรมใด และศึกษาลักษณะ          

การบรรเลง ลักษณะวิธีการกำเนิดเสียง ทำให้สามารถศึกษาวิเคราะห์เนื้อหาส่วนในของดนตรีได้ง่าย

และชัดเจนมากยิ่งข้ึน ลักษณะของเครื่องดนตรีแตกต่างไปตามชาตินิยม และมีการคิดค้นการแบ่ง

หมวดหมู่ของเครื่องดนตรีตามระบบแนวคิดของ Hornbostel-Sachs  

    3.1 เครื่องสาย (Chordophones) เครื่องดนตรีในตระกูลนี้ผลิตเสียงโดยอาศัย        

การสั่นสะเทือนของสายเป็นแหล่งกำเนิดเสียง วิธีการผลิตเสียงทำได้ในหลายลักษณะวิธี เช่น การดีด

ด้วยไม้ หรือนิ้ว วิธีสีคันชัก วิธตีี เป็นต้น 

  3.2 เครื่องลม (Aerophones) เครื่องดนตรีที่ผลิตเสียงโดยอาศัยการสั่นสะเทือน    

ของอากาศหรือลมเป็นหลักสำคัญ กระแสลมจะถูกบังคับให้พุ่งไปประทะ หรือผ่านสิ่งอ่ืน ๆ           

(ลิ้น หรือ ปาก) แล้วเกิดเสียงขึ้นในขณะที่มีลำท่อที่มีรูปร่างลักษณะที่แตกต่างกัน ทำหน้าที่         

เป็นตัวกำธรและเปลี่ยนแปลงระดับความสูง-ต่ำของเสียง            

  3.3 เครื่องเคาะประเภทท่อน-แท่ง (Idiophones) ลักษณะสำคัญของเครื่องดนตรี

ประเภทนี้จะมีลักษณะเป็นวัตถุทึบตัน เกิดเสียงจากการตี และคุณภาพของเสียงเกิดจากวัสดุที่ใช้      

ในการผลิต เช่น โลหะ ไม้ เป็นต้น  

  3.4 เครื่องหนัง (Membranophones) เครื่องดนตรีประเภทนี้เกิดเสียงจาก          

การสั่นสะเทือนของหนัง โดนมีหุ่นกลองทำหน้าที่เป็นตัวกำธรหรือขยายเสียง 

  3.5 เครื่องไฟฟ้าและเครื่องกล (Electronophones) เครื่องดนตรีในตระกูลนี้        

ผลิตเสียงโดยอาศัยการสั่นสะเทือนของเครื่องกลและไฟฟ้า เครื่องดนตรีกลุ่มนี้จะไม่มีกล่องเสียง     

เช่น ออร์แกน เปียโนไฟฟ้า กีตาร์ไฟฟ้า เป็นต้น 

 4. การเทียบเสียง ผู้ศึกษาจะต้องเข้าถึงอารมณ์ของบทเพลง ซึ่งจะมีผลต่อการสร้างทฤษฎี

ในทางดนตรีในระยะต่อไป ผู้ศึกษาจำเป็นต้องศึกษาเรื่องระบบเสียง บันไดเสียง และการเทียบเสียง 



 

 

  20 

ส่วนนี้เป็นหน้าที่หลักของนักดนตรีวิทยา ข้อมูลภาคสนามจำเป็นอย่างยิ่งที่ต้องบันทึกอย่างครอบคลุม 

ทั้งด้านของโน้ต และเครื่องดนตรี เพ่ือไม่ให้เกิดความสับสนในการจัดกระทำข้อมูล 

 5. การสร้าง ผู้ศึกษาจะต้องศึกษากระบวนการต่าง ๆ ของการสร้างเครื่องดนตรี ตั้งแต่ 

ขั้นตอนการออกแบบจนกระทั่งการเลือกวัสดุ ในบางวัฒนธรรมระบุเอาไว้ถึงวัสดุในการสร้างเครื่อง

ดนตรีและไม่สามารถเปลี่ยนแปลงได้อันอาจเป็นผลมาจากความเชื่อ ที่ส่งผลต่อคุณภาพเสียงและ

ความเป็นเอกลักษณ์ การใช้วัสดุทดแทน การประดับตกแต่ง ที่มาของเครื่องดนตรี มีพิธีกรรมเข้ามา

เกี่ยวข้องกับเครื่องดนตรีหรือไม่ด้านขั้นตอนการผลิต เป็นหน้าที่ที่ผู้ศึกษาจะต้องเก็บข้อมูลให้ครบถ้วน

ทุกขั้นตอน 

 6. วิธีการบรรเลง นอกจากวิธีการทำให้เกิดเสียงเบื้องต้น เช่น การดีด สี ตี เป่า แล้ว       

ผู้ศึกษาจำต้องศึกษาเทคนิคพิเศษในการบรรเลงของแต่ละวัฒนธรรม อันเป็นส่วนช่วยประดับตกแต่ง

ทำนองให้เกิดความไพเราะ เช่น การสร้างเสียงยาว เสียงสั้น การรวบรวมทำนอง จังหวะการพรมนิ้ว 

ประนิ้ว เป็นต้น รวมไปถึงศึกษาว่าเครื่องดนตรีสามารถบรรเลงร่วมกับดนตรีชนิดอื่นได้หรือไม่         

หากได้ใช้บรรเลงในโอกาสใด และมีเทคนิคใด 

 7. ความเกี่ยวข้องทางวัฒนธรรม ผู้ศึกษาต้องมองภาพที่กว้างขวางครอบคลุม              

ถึงวัฒนธรรมใกล้เคียงกว่าเครื่องดนตรี เป็นชนิดเดียวกันหรือไม่ ในกรณีที่มีชื่อเรียก เรียกว่าอะไร 

บทบาทหน้าที่ โครงสร้างมีความแตกต่างหรือคล้ายคลึงกันอย่างไร 

 8. บทบาทของดนตรีในวัฒนธรรม ดนตรีมีบทบาทและผูกพันกับชีวิตมนุษย์ โดยเฉพาะ

ชาวบ้าน ดนตรีชนเผ่ามีวัฒนธรรมที่แน่นแฟ้นและน่าสนใจ จึงเป็นสิ่งที่ผู้ศึกษาต้องศึกษาและจำแนก

ความเกี่ยวข้องออกมา เช่น บทบาทของดนตรีในพิธีกรรม ศาสนพิธี บทบาทในสถานะสิ่งบันเทิง      

ในบางสถานการณ์ดนตรีอาจมีบทบาทช่วยในด้านความรัก ความสามัคคี เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน   

ของสังคม การศึกษาบทบาทของดนตรีในวัฒนธรรมจะช่วยสะท้อนภาพของสังคมนั้น ๆ ให้ชัดเจน  

มากยิ่งขึ้น 

 9. นักดนตรีและนักร้อง เป็นส่วนสำคัญในการศึกษา โดยเฉพาะนักดนตรี ดังนั้น      

ก่อนที่ผู้ศึกษาจะต้องลงมือเก็บข้อมูลหรือหลังจากเก็บข้อมูลต้องการนำข้อมูลไปวิเคราะห์             

ควรเลือกสรรให้ถูกต้องว่าข้อมูลต้องการเก็บไปเพ่ือตอบคำถามประเด็นเรื่องอะไร รวมทั้งควรระบุ     

ให้ครอบคลุมถึงข้อคำถามที่จะศึกษาที่สอดคล้องกับประเด็นที่จะศึกษา เช่น การเปรียบเทียบดนตรี 



 

 

  21 

การเปลี่ยนแปลงของดนตรี ประเด็นต่าง ๆ ล้วนแต่ส่งผลและผู้ศึกษาต้องทำการศึกษาอย่างทั่วถึง    

ทุกแง่มุม ทุกประเด็น ทุกช่วงเวลาที่อาจส่งผล (ณรงค์รัชช์ วรมิตรไมตรี, 2560) 

 จากการศึกษาแนวคิดและทฤษฎีด้านดนตรีวิทยา มานุษยดนตรีวิทยา และมานุษยดุริยาง- 

ควิทยา พบว่า ศาสตร์ทั้ง 3 แขนงนั้น มีการมุ่งศึกษาเกี่ยวกับดนตรีพื้นเมือง ดนตรีชนเผ่า หรือดนตรี  

ที่เหลือน้อย ไม่มีความเป็นแบบแผนตามแบบดนตรีตะวันตก โดยเมื่อศึกษาแล้วอาจนำมาเปรียบเทียบ

กับดนตรีตะวันตกเพ่ืออ้างอิงให้เห็นภาพชัดเจนถึงความแตกต่าง และการอนุมานเพ่ืออธิบายลักษณะ

ของดนตรีเหล่านั้นออกมาให้เกิดความชัดเจนแก่ผู้อ่าน หรืออาจอธิบายตามหลักแนวคิดหรือทฤษฎี

ทางดนตรีที่ผู้วิจัยศึกษา โดยมุ่งศึกษาถึงเหตุการณ์ ความเป็นมา ในที่นี้หมายรวมถึงบริบทพ้ืนที่    

ความเป็นมาของชาติพันธุ์ และบริบทต่าง ๆ ที่มีปรากฎการณ์ทางดนตรีเกิดข้ึน เช่น พิธีกรรม 

ประเพณี วัฒนธรรมต่าง ๆ โดยเก็บรวบรวมข้อมูลและนำมาวิเคราะห์ให้ครอบคลุม ทั้งด้านดนตรีและ

ข้อมูลประกอบด้านอ่ืน ๆ การเก็บข้อมูลด้านดนตรี ต้องเก็บโดยละเอียด อาจบันทึกเสียง หรือบันทึก

วิดีโอขณะเกิดปรากฏการณ์ทางดนตรี เพ่ือนำเสียงเพลงที่บันทึกมาถอดเป็นโน้ตเพื่อประกอบการ

วิเคราะห์ในขั้นต่อไป เช่น อาจวิเคราะห์ในเชิงการเปรียบเทียบดนตรี การเปลี่ยนแปลงของดนตรี 

ประเด็นต่าง ๆ ให้สอดคล้องกับการศึกษาของผู้วิจัย 

3. ทฤษฎีการวิเคราะห์ดนตรี 
การวิเคราะห์เพลงพ้ืนเมือง หรือเพลงของชาติพันธุ์นั้น นอกจากจะวิเคราะห์ประกอบ       

กับบริบทโดยรอบตัวเพลงถึงความเป็นมา และทิศทางของความเป็นไปแล้วนั้น ยังสามารถวิเคราะห์

ร่วมกับทฤษฎีการวิเคราะห์เพลงได้ท้ังไทยและสากล ในที่นี้ผู้วิจัยเลือกท่ีจะศึกษาวิเคราะห์อัตลักษณ์

ของบทเพลงโดยวิเคราะห์บริบทของดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ร่วมกับ

ทฤษฎีสังคีตลักษณ์และการวิเคราะห์เพลงโดยใช้โน้ตสาล โดยผู้วิจัยได้รวบรวมทฤษฎีการวิเคราะห์

ดนตรี เพ่ือประกอบการวิเคราะห์ โดยเริ่มจากศึกษาข้อมูลเรื่องของเสียง เนื่องจากดนตรีชาติพันธุ์

วิทยานั้น มีระบบเสียงที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะของชาติพันธุ์เอง และไม่ใช่ระบบเสียงของดนตรีสากล

ทั่วไป ผู้วิจัยจึงได้ศึกษาการแบ่งระบบเสียงแบ่งเท่าท่ีเป็นระบบเสียงที่นิยมใช้ที่สุดในปัจจุบัน โดย

ระบบบันไดเสียงแบบแบ่งเท่านั้นถูกคิดค้นโดยอันดรีย์ อัสแวร์ค ไมสเตอร์ (Andreas Werkmeister 

1645-1760). ในปี ค.ศ. 1690 โดยประมาณ โดยเป็นการคิดค้นที่สืบเนื่องมาจากคริสศตวรรษที่ 16       

และได้รับการยอมรับในปี ค.ศ. 1800 และถูกนำมาขยายผลโดยโยฮัน เซบาสเตียนบาคในบทประพันธ์



 

 

  22 

สำหรับคีย์บอร์ดที่มีชื่อว่า Well-Tempered Clavier โดยในหลักการได้สร้างเสียงเซมิโท (Semitone) 

ขึ้นมา เพ่ือความสะดวกในการใช้เสียง และการเล่นเครื่องดนตรีใด ๆ อนรรฆ จรัณยานนท์ (2548) ได้

อธิบายเกี่ยวกับแนวทางการวิเคราะห์ดนตรีชาติพันธุ์วิทยาเอาไว้ในเอกสารประกอบการสอนรายวิชา

การวิเคราะห์ดนตรีสากล วิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัยมหิดลเอาไว้ ทั้งหมด 4 ประเด็นหลัก ๆ 

ด้วยกัน อันได้แก่ 

1. Traditional Method & Traditional Analysis พูดถึงการวิเคราะห์ไปตามปกติวิสัย  

ของลักษณะทางดนตรี ไม่ได้มีการกล่าวถึงเรื่องความเชื่อ วิญญาณ หรือสิ่งเหนือธรรมชาติในบริบท

ของดนตรีชาติพันธุ์วิทยา 

2. Structuralize Analysis กล่าวคือการวิเคราะห์ดนตรีเพ่ือหาโครงสร้างหลัก หรือเรียก   

อีกชื่อว่า Reductionist Analysis 

3. Thematic Development Analysis หรือ Thematic Process เป็นการวิเคราะห์    

กลุ่มโน้ตที่มีการพัฒนาในกลุ่มของ Rhythmic หรือที่เรียกว่า Figure ทำให้หยั่งลึกถึงความนิยม     

ของผู้ประพันธ์ หรือกล่าวคือจิตวิญญาณของดนตรีในพาร์ทดังกล่าว 

4. Distributional Analysis การจำแนกกลุ่มเสียงออกมาเป็น Figure หรือ Motif          

เพ่ือดูโครงสร้างหรือลักษณะในการประพันธุ์ในดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์นั้น ๆ โดย Figure       

หมายถึงกลุ่มโน้ตที่ลักลงไปกว่าโน้ต 1 ประโยค หรือ Phrase 

การวิเคราะห์โครงหลักของทฤษฎีของไฮน์ริชเชงเกอร์ (1868-1935) โครงหลักของทำนองที่ดี

จะมีทิศทางขึ้นหรือลงตามลำดับที่และขั้นคูท่ฤษฎีนี้ เชงเกอร์คิดค้นขึ้นมาเพ่ือใช้ในการวิเคราะห์เพลง

อยู่ในกุญแจเสียง Tonality แต่หลักของทฤษฎีนี้นำไปใช้ในระบบพ้ืนฐานได้อีกด้วย ซึ่งเลือกใช้เฉพาะ

ในเรื่องที่เป็นประโยชน์ต่อการวิเคราะห์ และทฤษฎีนี้สามารถนำไปวิเคราะห์โครงหลักของทำนอง 

และทิศทางของทำนอง ซึ่งเลือกจะวิเคราะห์จากโน้ตที่ต่ำสุด หรือโน้ตที่สูงสุด (ประสิทธิ์ เลียวสิริพงษ์, 

ม.ป.ป.) 

 

 

 

 



 

 

  23 

ทำนอง (Melody) 

ตางรางที่ 1 ทำนอง 
ที่มา: ประสิทธิ์ เลียวศิริพงศ์. (ม.ป.ป.) 

 

 

 

 

 

ทำนอง 

บันไดเสียง (Scale) บันไดเสียงเมเจอร์ และ บันไดเสียงไมเนอร์ 
โหมด (Mode) - Pentatonic        

- Hexatonic 
- Dorian              
- Phygian 
- Lydien              
- Mixolydian 
- Aeolian 

พิสัย (Range) ช่วงความกว้างของเสียง 
ลักษณะทำนอง (Melodic Shape) - เป็นคลื่น                   

- ฟันปลา 
- ลาดขึ้น                    
- ลาดลง 
- เหมือนขั้นบันได          
- Sequence 

การใช้คู่เสียง - กลมกล่อม 
- กระด้าง 



 

 

  24 

ลีลา-จังหวะ (Rhythm) 

ลีลา-จังหวะ 
ความเร็ว  ความช้า - ของบทเพลง 
ลีลา - เด่นชัด 

- ราบเรียบ 
- กระตุก 
- ขืนจังหวะ 

จังหวะ - Simple Time เช่น 2/4, 3/4, หรือ 4/4 เป็นต้น 
- Compound เช่น 6/8, 9/8 หรือ 12/8 
- ฯลฯ 

อ่ืน ๆ  - หลายอย่างปะปนกัน 
- เน้นจังหวะใหม่ เช่น 5/4, 7/4  
- ฯลฯ 

ตางรางที่ 2 ลีลา-จังหวะ 
ที่มา: ประสิทธิ์ เลียวศิริพงศ์. (ม.ป.ป.). 

 

พ้ืนผิว (Rhythm) 

ลีลา-จังหวะ 
เสียงประสาน (Harmony) - คอร์ดและการดำเนินคอร์ด 

- กลมกล่อมเด่นชัด หรือกระด้างเด่นชัด 
- การย้ายคีย์มีหรือไม่ ถ้ามี เป็นอย่างไร 
- Cadence สำคัญมีลักษณะเป็นเช่นไร 
- มีการเกลา (Resolution) โน้ตกระด้างหรือไม่ 

การสอดทำนอง (Counterpoint) - คู่เสียงที่ใช้มาก 
- คุณสมบัติของคู่เสียง (กลมกล่อมหรือกระด้าง) 
- ฯลฯ 

ตางรางที่ 3 พ้ืนผิว 
ที่มา: ประสิทธิ์ เลียวศิริพงศ์. (ม.ป.ป.). 



 

 

  25 

รูปแบบ (Form) 

ลีลา-จังหวะ 
ตอนเดียว (One-Part) Through – composed 

การประพันธ์ในลักษณะทำนองเดียวตลอดเพลง 
สองตอน (Binary) - AB 

- AABB 
- ll: AB :ll 

สามตอน (Ternary) - ABA 
- A ll: BA :ll 

หมายเหตุ : แต่ละ Part มีก่ี Phrase มีการซ้ำ Phrase แบบใด เช่น 
- เหมือนเดิม 
- เปลี่ยน cadence 
- เปลี่ยน Rhythm 
- มีการยืด Cadence เป็น Extended Cadence 
- วรรคเชื่อม (Transition) 

ตางรางที่ 4 รูปแบบ 
ที่มา: ประสิทธิ์ เลียวศิริพงศ์. (ม.ป.ป.). 

 

สีสัน (Tone Color) 

ตางรางที่ 5 สีสัน 
ที่มา: ประสิทธิ์ เลียวศิริพงศ์. (ม.ป.ป.). 

ลีลา-จังหวะ 
การใช้เครื่องดนตรี - น้อยชิ้น 

- มากชิ้น มากชนิด 
- น้อยชิ้น น้อยชนิด 
- ฯลฯ 

บทบาทเครื่องดนตรี - สอดคล้องกับอารมณ์เพลงที่พึงประสงค์หรือไม่ 
ความดังเบา (Dinamic) - มีหนักเบา เน้นตรงจุดที่ควรเน้นหรือไม่ 



 

 

  26 

เมื่อนำขอบเขตของแนวคิดในการวิเคราะห์ดนตรีชาติพันธุ์ข้างต้นนี้มาจำแนก ก็จะพบว่า      

มีแนวทางการวิเคราะห์ที่คล้ายคลึงกับเพลงสากล โดยสามารถใช้หลักการวิเคราะห์สังคีตลักษณ์      

มาประกอบการวิเคราะห์ได้ สอดคล้องกับแนวคิดการวิเคราะห์ดนตรีของณัชชา พันธุ์เจริญ ได้ระบ ุ    

แนวทางการวิเคราะห์ดนตรีโดยใช้ทำนอง ลีลา-จังหวะ พื้นผิว รูปแบบ และสีสัน โดยมีแนวคิดดังนี้ 

ทฤษฎีการวิเคราะห์โครงสร้างบทเพลงของณัชชา พันธุ์เจริญ ได้แบ่งกระบวนการวิเคราะห์

ดนตรีออกเป็น 3 รูปแบบโดยการวิเคราะห์ถูกแบ่งออกเป็น 3 ระดบัได้แก่  

1. ระดับลงรายละเอียด (Micro Analysis) ในระดับนี้จอห์น ได้จำแนกประเด็นการวิเคราะห์

ออกเป็น 4 ส่วน คือ  

    1.1 Rhythm ประกอบไปด้วย รายละเอียดของจังหวะโมทีฟ จังหวะเสียงประสาน   

ความหนาแน่น การเกิดข้ึนของการซ้ำประโยคหรือทำนอง การพัฒนาทำนอง และความหลากหลาย 

รวมไปถึงความสัมพันธ์ของเนื้อเพลงและจังหวะ และส่วนประกอบของความสมดุลในจังหวะที่มี   

ความเป็นปกติ หรือตึงเครียด 

    1.2 Melody จะเป็นการขยายความองค์ประกอบของ Rhythm โดยจะประกอบไปด้วย 

ขั้นคู่เสียง การเคลื่อนที่ ขอบแขตและช่วงเสียง โครงร่างระดับเสียง การจบของแต่ละวรรคตอน   

ความหนาแน่นของโน้ต และความสัมพันธ์ของเนื้องร้องกับทำนอง รวมไปถึง การเกิดข้ึนของการซ้ำ

ประโยคหรือทำนอง การพัฒนาทำนอง และความหลากหลาย และส่วนประกอบของความสมดุล    

ในจังหวะที่มีความเป็นปกติ หรือตึงเครียดอีกเช่นกัน 

    1.3 Harmony เป็นการนำเอา Melody มาต่อยอดขยายความ ประกอบไปด้วย 

รายละเอียดของเสียงประสาน แนวเสียงประสานว่ามีก่ีแนวความกลมกลืน การขืนจังหวะ            

หรือเสียง การจบตอน ตลอดจนความสัมพันธ์ของเนื้อร้องและเสียงประสานว่ามีความสมดุลกันหรือไม่ 

    1.4 Sound เป็นการลงรายละเอียดในภาพรวมของเพลงในเรื่องของเสียงว่ามีรายละเอียด 

ออร์เคสเตชันอย่างไร พ้ืนผิวของเสียงเป็นเช่นไร ความดังเบา และความสัมพันธ์ของเสียงร้องกับเสียง

โดยรวม 

2. การวิเคราะห์ระดับกลาง (Middle Analysis) จอห์นยังคงจำแนกประเด็นการวิเคราะห์

ออกเป็น 4 ประเด็น แต่ได้เจาะลึกรายละเอียดลงไปในแต่ละประเด็นมากขึ้น ได้แก่ 

 



 

 

  27 

    2.1 Rhythm ได้กล่าวเพ่ิมในส่วนของโครงสร้างเพลงและรูปแบบความสัมพันธ์ 

    2.2 Melody ได้กล่าวลึกลงไปในรายละเอียดของรูปร่างทำนองในประโยคเพลง    

คุณภาพของอารมณ์เพลง โครงร่างระดับเสียง การจบตอน รวมไปถึงผลของการประสานเสียงในเพลง 

    2.3 Harmony ในสว่นนี้ได้เพ่ิมรายละเอียดลงไปในส่วนของผบทางจิตวิทยาของการจบ

ว่าให้ความรู้สึกเช่นไร ความกลมกล่อมของเสียง แนวทำนองที่หลากหลาย และเสียงประสาน           

ที่แตกต่าง 

    2.4 Sound ยังคงเป็นภาพรวมของเพลง แต่ให้รายละเอียดที่มากข้ึนในส่วนของ         

การจัดเครื่องดนตรีในแต่ละประโยคเพลง พ้ืนผิว ความดังเบา และความแตกต่างของเสียงที่เกิดขึ้น 

3. การวิเคราะห์ระดับกว้าง (Macro Analysis) 

   3.1 Rhythm เป็นการวิเคราะห์การกำหนดความเร็วที่เป็นลักษณะหรือสไตล์ทั้งหมดของ

จังหวะเพลง และจังหวะหลักของโมทีฟ รวมไปถึงความยาวของแต่ละท่อนหรือตอน ความสัมพันธ์   

ของจังหวะในการเคลื่อนไหว ส่วนประกอบของความสมดุล ความเป็นเอกภาพ และการเกิดรูปแบบ

ชองเพลง 

   3.2 Melody ได้ให้รายละเอียดในส่วนของภาพรวมทั่วไปของทำนอง ความกว้างของเสียง 

บันไดเสียง ขั้นคู่ที่พบบ่อย ลักษณะเฉพาะของจังหวะ การพัฒนาทำนอง ความเป็นเอกภาพและ   

ความสมดุล 

   3.3 Harmony กล่าวถึงภาพรวมของเสียงประสาน ความแตกต่างของเสียงประสาน 

ความสัมพันธ์ของเสียงประสานแบบโทนอล แบะยังคงกล่าวถึงความเป็นเอกภาพและความสมดุล 

   3.4 Sound กล่าวถึงสื่อกลาง ความแตกต่างในสีสันของเครื่องดนตรีแต่ละชนิดที่เลือก

นำมาใช้ และความสัมพันธ์ระหว่างความหมายของเนื้อร้องกับดนตรี 

ณัชชา พันธุ์เจริญ ยังได้ให้แนวคิดและแบ่งหัวข้อเกี่ยวกับการวิเคราะห์ดนตรีเอาไว้ 7 หัวข้อ

ด้วยกัน ได้แก่ 

1. ช่วงเสียง (Range) คือ ระยะห่างระหว่างตัวโน้ตที่มีระดับเสียงสูงสุดและระดับโน้ตที่มีเสียง 
ต่ำสุดช่วงกลางเสียง ซึ่งหมายถึงช่วงเสียงที่ใช้มากที่สุดในบทเพลง ทั้งนี้อาจไม่ใช่ช่วงเสียงที่อยู่

ประมาณกึ่งกลางของช่วงเสียงทั้งหมดก็ได้ 

 2. ขั้นคู่ (Interval) เป็นแนวทางการวัดการเคลื่อนที่ของโน้ต โดยได้ถูกแบ่งประเด็นการ 

วิเคราะห์ออกเป็น 2 ประเด็น ได้แก่  



 

 

  28 

      2.1 การเคลื่อนทำนองแบบตามข้ัน หรือ Conjunct Motion เป็นการเคลื่อนที่         

ของทำนองจากโน้ตตัวหนึ่งไปยังโน้ตอีกตัวหนึ่งเป็นคู่ 2 ซึ่งหมายรวมถึงการซ้ำโน้ต หรือคู่หนึ่ง 

เพอร์เฟคด้วย หรือกล่าวอีกก็คือการเคลื่อนที่ของโน้ตจากตัวหนึ่งไปยังอีกตัวหนึ่งที่ระยะห่าง         

ของเสียงไม่โดดข้ามเสียง หรือแตกต่างกันมากเกินไป 

     2.2 การเคลื่อนทำนองแบบข้ามขั้น หรือ Disjunct Motion เป็นการเคลื่อนทำนอง     

จากโน้ตอีกตัวหนึ่งเป็นคู่ 3 หรือคู่กว้างกว่า 3 คือการขยับข้ามข้ันเรียกว่าขั้นคู่กระโดด หรือกล่าวคือ 

การเคลื่อนที่ของเสียงที่มีช่วงห่างมากกว่าแบบแรกนั่นเอง 

 3. ทิศทาง จำแนกออกเป็น 3 ทิศทาง ได้แก่ 

     3.1 ทิศทางข้ึน คือ ทิศทางที่เม่ือนำโน้ตแต่ละประโยคมาวิเคราะห์จะพบว่าการเคลื่อนที่

ของโน้ตมีทิศทางขึ้น หรือคู่เสียงที่สูงขึ้นมากกว่าต่ำลง 

     3.2 ทิศทางลง คือ ทิศทางที่เมื่อนำโน้ตแต่ละประโยคมาวิเคราะห์จะพบว่าการเคลื่อนที่

ของโน้ตมีทิศทางลง หรือคู่เสียงที่สูงขึ้นมากกว่าสูงขึ้น 

     3.3 ทิศทางคงที่ คือ ทิศทางที่เม่ือนำโน้ตแต่ละประโยคมาวิเคราะห์จะพบว่าการเคลื่อนที่

ของโน้ตมีความราบเรียบ คงท่ีไม่ข้ึนหรือลงจนช่วงเสียงแต่ละคู่แตกต่างกันมากเกินไป  

 4. ความสัมพันธ์ของทิศทาง สามารถจำแนกออกได้ 2 ลักษณะดังนี้ 

     4.1 การเคลื่อนที่ของทำนองสองแนวแบบขนาน คือ การเคลื่อนที่ของทำนองทั้งสองแนว

ไปในทิศทางเดียวกัน หากขึ้นก็ข้ึนเหมือนกัน หากลงก็ลงเช่นเดียวกัน โดยไม่จำเป็นต้องเหมือนกัน  

หรือขนานตลอดแนว จะพิจารณาจากภาพรวมเป็นหลัก 

     4.2 การเคลื่อนที่ของทำนองสองแนวแบบสวนทาง คือการเคลื่อนที่ของทำนองทั้งสอง

ทำนองในลักษณะตรงกันข้ามโดยสิ้นเชิง หากแนวทำนองแรกคือการเคลื่อนที่ขึ้น แนวทำนองที่สอง

จำต้องเคลื่อนที่ลง เป็นต้น 

 5. โน้ตประดับ เป็นสิ่งที่มองข้ามไม่ได้ เพราะเป็นสิ่งที่ทรงอิทธิพลจนเปลี่ยนความรู้สึกของ  

บทเพลง หรือเพ่ิมสีสันให้กับทำนองได้ เรียกโน้ตประดับเพียงตัวเดียวสามารถสร้างความน่าสนใจ

ให้กับเพลงได้ไม่น้อย 

 6. โครงหลักของทำนอง ณัชชา พันธุ์เจริญ ได้กล่าวถึงทฤษฎีของไฮน์ริชเชงเกอร์ที่ได้คิดค้น

การวิเคราะห์เพลงโดยใช้ระบบกุญแจเสียง (Tonality) โดยดูภาพรวมของดนตรีเป็นหลักจากการ     



 

 

  29 

หาโน้ตหลักของเพลง โดยเลือกตัวโน้ตที่สูงสุดและต่ำสุดของกลุ่มโน้ตนั้นที่แสดงเค้าโครงของทิศทาง

ทำนอง 

 7. จำนวนแนวเสียง บทเพลงบางบทเพลงที่เป็นขั้นกว่าหรือมีมิติเพลงที่ซับซ้อนมากข้ึนจะมี

การประสานเสียงหลายแนวเสียง การวิเคราะห์ทำนองในลักษณะนี้จำต้องรอบคอบและใส่ใจ

รายละเอียด เป็นพิเศษ ในบทเพลงที่เราฟังเป็นเสียงแนวเดียวนั้น เมื่อวิเคราะห์ดูแล้วอาจะมีแนวเสียง

มากกว่าหนึ่งแนวเสียงที่สอดประสานกันอยู่อย่างกลมกลืน การวิเคราะห์โครงสร้างหลักของทำนอง    

ที่ขยับขึ้นลงพ้ืนฐานนั้นจะช่วยให้สามารถวิเคราะห์แนวเสียงได้ชัดเจนมากยิ่งขึ้น และจะนำไปสู่     

การวิเคราะห์ส่วนอื่นว่าบทเพลงมีความกลมกลืนของเสียงมากน้อยเพียงใด มีความเป็นเอกภาพสูง

หรือไม ่(ณัชชา พันธุ์เจริญ, 2552)   

 Guido Adler กล่าวถึงใน ณรงค์รัชช์ วรมิตรไมตรี (2560) กล่าวว่า การจำแนกประเด็น

การศึกษาการศึกษาเกี่ยวกับการบันทึกข้อมูลและหลักการศึกษาระหว่างดนตรีเชิงประวัติและ    

ดนตรีเชิงระบบเอาไว้ดังต่อไปนี้ 

 1. ดนตรีวิทยา 

   1.1 หัวข้อเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ (ประวัติดนตรีเรียงตามยุค เชื้อชาติ อาณาจักร ประเทศ  

จังหวัด เมืองสถาบัน และศิลปินต่าง ๆ) 

    1.2 การบันทึกดนตรีในยุคโบราณ (ระบบสัญลักษณ์อักษร, ระบบโน้ตดนตรี) 

    1.3 รูปแบบหรือแบบแผนที่ปรากฏในการประพันธ์ และการบรรเลงแต่ละยุคสมัย 

    1.4 เครื่องดนตรี 

 2. ระบบดนตรี 

    2.1 ระบบเสียงประสาน ระดับเสียง จังหวะ ทำนอง และความสัมพันธ์ของแต่ละ     

หัวข้อในบทเพลงที่ศึกษา 

    2.2 สุนทรียศาสตร์และจิตวิทยาของดนตรี: การเปรียบเทียบและประเมินตามหัวข้อข้างต้น 

 3. การศึกษาดนตรี: ดนตรีทั่วไป เสียงประสาน การแทรกทำนอง การประพันธ์ การรวมวง

ดนตรี การแสดงขับร้องและการบรรเลงดนตรีในขณะที่ทำการศึกษา 

 4. ดนตรีวิทยา (การศึกษาค้นคว้าเปรียบเทียบในด้านชาติพันธุ์วิทยาและด้านคติชนวิทยา) 

(ณรงค์รัชช์ วรมิตรไมตรี, 2560) 



 

 

  30 

 จากการศึกษาทฤษฎีการวิเคราะห์ดนตรี พบว่า การวิเคราะห์ดนตรีในเชิงดนตรีวิทยานั้น

จำเป็นต้องศึกษาให้ครอบคลุมและศึกษาได้หลายแง่มุม ตามหัวข้อประเด็นที่จะศึกษา ไม่ว่าจะเป็น

การศึกษาเชิงประวัติศาสตร์จะต้องนำบริบทของสังคมในช่วงเวลาที่ศึกษามาเป็นตัวแปรในการ

วิเคราะห์ด้วย หรือหากศึกษาดนตรีชาติพันธุ์ จะต้องนำเอาวัฒนธรรมของชาติพันธุ์นั้น ๆ มาเป็นตัว

แปรในการวิเคราะห์ด้วยเช่นกัน ในปัจจุบันนิยมนำหลักการทางดนตรีตะวันตกมาเปรียบเทียบเพ่ือให้

เห็นภาพของดนตรีชนิดนั้น ๆ ชัดขึ้น เพื่อให้ได้องค์ประกอบของดนตรีที่ชัดเจนและเป็นแบบแผน

ยิ่งขึ้นเพ่ือง่ายต่อการวิเคราะห์และการศึกษา 

4. ทฤษฎีการแพร่กระจาย 
 นวัตกรรมไม่ว่าจะเป็นแบบแผน เทคนิค วิทยาการ หรือแนวคิดด้านใดมักมีการแพร่กระจายเปน็สิ่ง

สำคัญ ทางสังคมวทิยาและมานษุยวิทยา เม่ือจะทำการศึกษาในสองด้านนี้ย่อมต้องมีทฤษฎีการแพร่กระจาย

(Diffusionism) เข้ามาเก่ียวข้องในการศึกษา ไม่วา่จะเป็นกรอบแนวคิด หรือแนวทางทฤษฎี ชว่งเริ่มต้นของ

วิวัฒนาการวิชามานุษยวทิยาวฒันธรรมในสหรัฐอเมริกา และในยุโรป ตรงกบัต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 จึงทำ

ให้ทฤษฎีการแพร่กระจายเป็นทีน่ิยมขึ้นในยุคนั้น จนกระทั่งแพร่กระจายเข้าสู่เยอรมัน และได้รบัความนยิม

อย่างแพร่หลายจากการนำไปประยุกต์ใช้กับศาสตร์อ่ืน ๆ โดยมบีทบาทในการพฒันางานเพื่อชนบทของ

ประเทศโลกที่สามในช่วงหลังสงครามโลกครั้งที่สองในระหวา่งทศวรรษที่ 1940-1950 (สุริยา สมุทรคุปติ์, 

2535) 

 ทฤษฎีการแพร่กระจายมักจะเกี่ยวเนื่องกับทฤษฎีอื่น ๆ เสมอเพ่ือนำมาอธิบายประกอบและ

ใช้โต้ตอบแนวคิด นักมานุษยวิทยากลุ่มการแพร่กระจายทางวัฒนธรรม หรือทฤษฎีประวัติศาสตร์

เฉพาะกรณี (Historical Particularism) สิ่งแรกที่ใช้ตอบโต้คือแนวคิดแบบวิวัฒนาการ ที่เกิดจากงาน

ของมิชชันนารี โดยลักษณะการตอบโต้เป็นไปแบบผิวเผิน ไม่มีการทบทวนวรรณกรรมหรือรวบรวม

ข้อมูลแหล่งอ้างอิงที่น่าเชื่อถือ จากนั้น เฉพาะกรณี (Historical Particularism) แต่ Franz Boas เชื่อ

ว่ากฎเกณฑ์สากลของการวิวัฒนาการควรมาจากการวิเคราะห์ประวัติศาสตร์มนุษย์ในแต่ละวัฒนธรรม

ตามพ้ืนที่อาศัย สังคม ภูมิภาค ทุกอย่าง ทุกปัจจัยล้วนแต่มีผลต่อพัฒนาการ และส่งผลต่อความ

เป็นมา ความแตกต่างทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมที่แตกต่างออกไป เพราะสิ่งเหล่านี้ล้วนทำให้

มนุษย์ปรับตัวเพ่ือดำรงชีพภายใต้ข้อจำกัดจากสิ่งต่าง ๆ ที่กล่าวมาข้างต้น อันไม่ได้เกิดจากความ

แตกต่างด้วยเชื้อชาติและเผ่าพันธุ์ (คชาชัย วิชัยดิษฐ, 2548) 



 

 

  31 

 ทฤษฎีการแพร่กระจายตามแนวคิดของ Roger (1962) คือกระบวนการที่นวัตกรรมได้แพร่

หรือขยายตัวออกไปจากจุดเริ่มต้นที่ถูกสร้างขึ้นไปสู่ผู้ใช้งาน หรือบุคคลที่ยอมรับเอานวัตกรรมนั้นมาใช้ 

สิ่งสำคัญหลัก ๆ ของกระบวนการแพร่กระจายคือการปฏิสัมพันธ์ของมนุษย์ที่มีการสื่อสารเป็น

ตัวกลางและเป็นตัวแปรสำคัญในการนำพาความคิดใหม่ ๆ ไปยังที่ต่าง ๆ ผ่านการสื่อสารระหว่าง

มนุษย์ด้วยกัน โดยได้วิเคราะห์องค์ประกอบสำคัญของการแพร่กระจายนวัตกรรมออกเป็น 4 

องค์ประกอบ ได้แก่ 1) นวัตกรรม (Innovation) 2) การสื่อสาร (Communication) 3) ระบบสังคม 

(Social system) และ 4) ช่วงเวลา (Time) นอกจากนี้ Roger ยังได้เสนอความคิดเกี่ยวกับ

กระบวนการแพร่กระจายของนวัตกรรมว่าเป็นกระบวนการที่จะต้องเกิดขึ้นควบคู่กับการยอมรับของ

บุคคลอื่นในการใช้นวัตกรรมนั้นมาปรับใช้ด้วย โดยมีทั้งหมด 5 ขั้นตอนต่าง ๆ ดังนี้ 

  1. ขั้นการรับรู้ (Awareness Stage) บุคคลในขั้นนี้จะรู้จักเกี่ยวกับนวัตกรรมหรือชุด

ความคิดใหม่ชุดนั้น ๆ หากแต่ยังไม่มีข้อมูลเพียงพอ 

  2. ขั้นสนใจ (Interest Stage) เมื่อรับรู้แล้วบุคคลก็จะนำมาซึ่งความสนใจ บุคคลใน

ขั้นตอนนี้จะพยายามหาข้อมูลเกี่ยวกับนวัตกรรมหรือชุดความคิดใหม่นั้นมากขึ้น 

  3. ขั้นประเมินสถานการณ์ (Evaluation Stage) หลังจากท่ีเกิดความสนใจ บุคคลใน

ขั้นตอนนี้ก็จะเข้าสู่กระบวนการหาข้อมูลเพ่ิมเติมเก่ียวกับนวัตกรรมหรือชุดความคิดนั้น ๆ ให้เป็น

ปัจจุบัน และคาดการณ์ถึงอนาคตว่าส่งผลกระทบอย่างไรหากนำมาใช้กับตัวเอง ก่อนที่จะนำมาใช้จริง 

  4. ขั้นทดลอง (Trial Stage) เมื่อผ่านขั้นประเมินสถานการณ์ บุคคลในขั้นตอนนี้จะ

เริ่มเปิดรับการใช้นวัตกรรม โดยเริ่มทีละน้อยก่อนเพ่ือเป็นการทดลองใช้ 

  5. ขั้นยอมรับ (Adoption Stage) เมื่อผ่านขั้นตอนทั้งหมดมาจนถึงข้ันตอนสุดท้ายนี้ 

มนุษย์จึงจะเกิดการยอมรับนวัตกรรมหรือชุดความคิดนั้น ๆ มาใช้ (คชาชัย วิชัยดิษฐ, 2548) 

 จากการศึกษาทฤษฎีการแพร่กระจาย พบว่า การแพร่กระจายนั้นเป็นขั้นตอนหนึ่งของการ

กำเนิดนวัตกรรม แนวคิด ชุดความคิดใหม่ ๆ ที่ถือกำเนิดขึ้น เมื่อเกิดขึ้นแล้วจะต้องผ่านกระบวนการ

แพร่กระจายเพ่ือให้สิ่งนั้นได้รับการยอมรับจนสามารถขยายผลออกไปจากจุดกำเนิดได้ สิ่งสำคัญขอว

การแพร่กระจายคือมนุษย์ โดยมีการสื่อสารเป็นตัวแปรสำคัญในการนำพา มนุษย์จะเกิดความสนใจ 

และหาข้อมูลเพ่ิมเติม เริ่มนำมาปรับใช้ จนเกิดการยอมรับในนวัตกรรม แนวคิด หรือชุดความคิดใหม่

ชุดนั้น ๆ นั่นจึงจะถือว่ากระบวนการแพร่กระจายสำเร็จ 



 

 

  32 

5. ทฤษฎีสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา 

 สภาพชีวิตมนุษย์ ชีวิตมนุษย์นั้นโดยลักษณะธรรมดาจะอยู่โคดเดี่ยวไม่ได้ ต้องอาศัยอยู่
ร่วมกันการอาศัยอยู่ร่วมกันนั้น โดยสภาพแต่ละคนก็พยายามหรือมุ่งหวังจะกระทำตามความพอใจ
ของตนเอง ถ้าหากมีสิ่งใดหรือบุคคลใด หรือกฎเกณฑ์อันใดมาชวางหรือกีดกัน ก็เกิดการต่อผู้ขึ้น      
นี่เป็นกฎเกณฑ์ธรรมดาของมนุษย์ปุถุชนซึ่งต้องการพึ่งตนเอง หรือต้องการแสดงออกโดยทั่ว ๆ ไป 
ตรงกับคำสามัญชนที่ว่าจะทำอะไรหรือพุดยะไร ก็ใช้คำว่า "ฉัน" หรือตัวบุคคงแต่ตะคนต้องร่วมกันอยู่ 
การร่วมกันอยู่เช่นนี้ ก็เกิดสภาพรองสังคมโดยลักษณะในตัวของมันเองมาจำกัดการกระทำของมนุษย์ 
อาจจะเป็นไปโดยตั้งใจหรือไม่ด้งใจก็ได้ ฉะนั้นในสภาพของชีวิตมนุษย์ในโลกนั้น จึงมีทั้งการร่วมกันซึ่ง
เรียกเป็นภาษาอังกฤษว่า Co-operation และการแช่งขันกันหรือต่อสู้กันซึ่งเรียกเย็นภาษาอังกฤษว่า 
Competition ทั้งสองอย่างนี้ เป็นหน้าที่ที่ผู้สนใจในทางสังงคมวิทยาพยายามที่จะศึกษาหาความ
เข้าใจ ในทางที่มนุษย์ร่วมกันก็มีการร่วมกันอยู่โดยการสมาคม โดยการศาสนาและการศึกษาเหล่านี้
เป็นต้น ส่วนในทางแข่งขันซึ่งกันแตะกัน ก็มีการต่อสู้ระหว่างบุคคลต่อบุคคล แตะระหว่างสมาคมต่อ
สมาคม หรือระหว่างประเทศต่อประเทศเหล่านี้เป็นต้น รูปของการร่วมกันในสังคม ถ้าบุคคลใดบุคคล
หนึ่งจะทำงานอย่างใดอย่างหนึ่ง จะเห็นได้ว่าบุคคดนั้นจะทำให้สำเร็จรูปด้วยคนเองไม่ได้ จำเป็นที่
จะต้องมีความสัมพันธ์หรือต้องการความช่วยเหลือจากบุคคงอ่ืน บุคคลต้องพ่ึงพาแตะอยู่ร่วมกับชุมชน
โดยทั่ว ๆ ไป ฉะนั้นจึงได้เกิดความสัมพันธ์ในทางครอบครัวในทางศึกษา ในทางการเศรษฐ์กิจและใน
ทางการปกครองขึ้น ด้วยกรณ์เช่นนี้การอยู่หรือกระทำร่วมกันจึงอาจ เกิดมีข้ึนได้ทั้งโดยไม่ได้ตั้งใจและ
โดยตั้งใจ การร่วมกันโดยไม่ได้ตั้งใจ ( non-contractual co-operation) หมายถึงบุคคดช่วยเหลือ
กันหรือร่วมมือกันอันเป็นแบบประเพณ์มี่ยม เร่นตามชนบทชาวนาบ้านหนึ่งช่วยเหลือเก็บเกี่ยวข้าวแก่
เพ่ือนบ้าน เพ่ือนบ้านนั้นก็ช่วยเหลือตอบแทน อันเป็นลักษณะธรรมดาประจำบีในการเก็บเกี่ยวทั้งปวง 
การช่วยเหลือกันแตะกันเหล่านี้เรียกตามศัพท์สามัญชนว่า "ดงแรก" เมื่อปฏิบัติเป็นประเพณีเรียกได้ว่า
ขึ้นการร่วมกันโดยมิได้ตั้งใจแต่อย่างไรก็ตาม ในการกระทำร่วมกันโดยไม่ได้ตั้งใจนั้น ก็เป็น แต่เพียง 
ส่วนหนึ่ง ของชั่วชีวิตมนุษย์สภาพชีวิตมนุษย์ที่กระทำร่วมกันในรูปอื่น ๆ ยังมี่อีกมากมาย ในรูปรอง
สังคมซึ่งกระทำร่วมกันโดยความตั้งใจ (contractual co-operation ) (วิบูลย์ ธรรมวิทย์, 2492) 

ระเบียบวิธีวิจัยทางสังคมวิทยา ควรใช้วิธีการมานุษยวิธี (Ethnomethodology) คือการ
ก่อให้เกิดการหยุดชะงักข้ึนในการดำรงชีวิตปกติของกลุ่มคนที่ทำการศึกษาแล้วเปรียบเทียบเรื่องราว
ของชีวิตก่อนหน้านั้นกับหลังเหตุการณ์ จะทำให้ทราบว่าเหตุการณ์ท่ีทำให้เกิดการชะงักงันในการ
ดำเนินชีวิต จะเป็นเหตุให้ผู้ที่อยู่ในเหตุการณ์ต้องหยุดคิดพิจารณาทบทวนกฎเกณฑ์ต่าง ๆ ของสังคมที่
ควบคุมชีวิตอยู่ ทำให้ทราบความเป็นจริงของชีวิตที่แท้ว่าเป็นอย่างไร ทำไมจึงต้องดำเนินชีวิตไป
เช่นนั้น ทฤษฎีหลักของสังคมวิทยาที่ประกอบด้วยทฤษฎีโครงสร้าง-หน้าที่นิยม ทฤษฎีความ ขัดแย้ง 



 

 

  33 

ทฤษฎีปริวรรตนิยม ทฤษฎีการกระทำระหว่างกันด้วยสัญลักษณ์ และทฤษฎี ปรากฏการณ์นิยม 
ทฤษฎีเหล่านี้ทุกทฤษฎีล้วนมีเป้าหมายเดียวกัน คือ มุ่งศึกษาหาความรู้ ความจริงเกี่ยวกับ
ปรากฏการณ์ทางสังคมของมนุษย์ โดยเฉพาะในเรื่องความสัมพันธ์ทางสังคม ของมนุษย์ ผู้ที่ศึกษาทาง
สังคมวิทยาจึงต้องทำความเข้าใจกับทฤษฎีเหล่านี้ เพื่อเป็นพ้ืนฐานและแนวทางในการศึกษาทางสังคม
วิทยาต่อไป แต่เนื่องจากนักสังคมวิทยาได้ศึกษาและวิเคราะห์ปรากฏการณ์ท่ีเกิดข้ึนในแต่ละสมัยนั้นๆ 
เมื่อวันเวลาที่เปลี่ยนแปลงไปก็อาจจะทำให้เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในสังคมต่าง ๆ มีการเปลี่ยนแปลงตาม
ไปด้วย อันจะทำให้ทฤษฎีที่มีอยู่ไม่ตรงกับสภาพความเป็นจริงในสังคมได้ ดังนั้นการศึกษาทางสังคม
วิทยาจึงจำเป็นต้องมีการศึกษาคันคว้า และสร้างทฤษฎีใหม่ ๆ ขึ้นอยู่ตลอดเวลา สังคมวิทยา หมายถึง
ศาสตร์แห่งความสามารถท่ีจะเข้าใจ (intendment) สังคม มนุษย์ไม่อาจเข้าใจสังคมได้ด้วยการ
พิจารณาตัวเองดังเช่นที่นักจิตวิทยาเสนอ หรือด้วยการวิเคราะห์ครุ่นคิดอย่างที่นักปรัชญาเช่น ค้านท์ 
(Kant) ระบุไว้ แต่มนุษย์ต้องใช้วิธีสังเกตดูกิจกรรมต่าง ๆ ที่มนุษย์กระทำและผลงานทั้งหลายที่เกิดขึ้น
ในอดีตในสังคม อันที่จริงแล้ว ทฤษฎีสังคมวิทยาไม่ได้เริ่มในศตวรรษที่ 19 แต่ไม่ได้มีความพยายามที่
จะอธิบายสังคมมาตั้งแต่สมัยกรีกโบราณในโลกตะวันตก และในคัมภีร์ศาสนาต่าง ๆ ในโลกตะวันออก 
นักคิดรุ่นแรก ๆ เท่าที่ประวัติศาสตร์บันทึกไว้ได้เริ่มหาคำอธิบายเกี่ยวกับสังคมมาโดยตลอด นับตั้งแต่
นักคิดสมัยโบราณ สมัยกลางของยุโรป จนถึงสมัยฟ้ืนฟูศิลปะวิทยาการในคริสต์ศตวรรษที่ 18 นักคิด
ในโลกตะวันตกเหล่านี้ได้พยายามอธิบายกำเนิดของสังคม ลักษณะของสังคม และวิธีการศึกษาสังคม 
แนวคิดว่าด้วยสังคมในยุคกรีกโบราณ เพลโตเริ่มงานทางปรัชญาด้วยการเป็นศิษย์ของโซเครตีส 
(Socrates) เขาได้นำคำว่า historian มาอธิบายว่าสังคมเกิดขึ้นได้อย่างไรเป็นการอธิบายย้อนกลับไป
ที่จุดเริ่มต้นของการเกิดสังคม ซึ่งก่อนหน้านั้นเชื่อว่า มนุษย์ต่างคนต่างอยู่อย่างกระจัดกระจาย แต่เมื่อ
เกิดภัยธรรมชาติคุกคามมนุษย์จึงจำเป็นต้องมาอยู่ด้วยกันเป็นเมือง จึงมีการหาพ้ืนที่ที่เหมาะสมที่จะ
อยู่ด้วยกัน เป็นพ้ืนที่ที่มีความอุดมสมบูรณ์และปลอดภัย มีคนที่มาช่วยดูแลระบบชีวิตให้ปลอดภัย มี
ระบบเตือนภัยล่วงหน้า มีวัฒนธรรมและเกิดภาษา จากจุดนั้นจึงเกิดเมือง และเกิดสังคมตามมา เพล
โตกล่าวว่า กระบวนการเกิดเมืองและสังคมนี้ยาวนานจนมนุษย์ไม่อาจจดจำได้ มีเพียงความทรงจำ
เกี่ยวกับอดีตอันใกล้ที่มนุษย์พยายามหาคำอธิบายการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น ในกระบวนการสร้าง
ระบบสังคมซึ่งผ่านการสู้รบ การเกิดขนบธรรมเนียมประเพณี การรวมตัวเป็นสังคมนี้เพลโตเรียกว่า 
Historia เพราะฉะนั้นเพลโตจึงให้ความสำคัญกับประวัติศาสตร์ โดยเน้นว่า การที่จะเข้าใจสังคมได้ 
จะต้องมีประวัติศาสตร์ การอธิบายสังคมของเพลโตจึงอยู่ในข้อสรุปที่ว่า เมือง สังคม และการเมือง 
เกิดข้ึนมาจากความทรงจำเกี่ยวกับอดีตอันใกล้ของมนุษย์ในหนังสือเรื่อง The Republic เพลโตได้
อธิบายถึงรัฐที่ปกครองโดยนักปราชญ์ เน้นความยุติธรรม รัฐเป็นนครอิสระไม่ใหญ่เท่าประเทศ 
ผู้ปกครองรัฐมีกำเนิดมาเพ่ือจะทำหน้าที่เป็นผู้ปกครองโดยเฉพาะเป็นนักปราชญ์ ได้รับการอบรมอย่าง



 

 

  34 

เข้มงวด ในรัฐมีพลเมืองที่เป็นราษฎรทั่วไปที่เรียกว่า ชนชั้นเหล็ก ทหารและข้าราชการ (สัญญา 
สัญญาวิวัฒน์, 2540) 
 James Clifford. (1986 : 1-26) กล่าวว่าว่ามานุษยวิทยาใช้กระบวนการความรู้ในการเขียน
วรรณกรรม (Litery) เช่น การอุปมา การบรรยายให้เห็นภาพ การเล่าเรื่อง การใช้พรรณนาโวหาร 
ฯลฯ เพียงเพ่ือเป็นเครื่องประดับหรือเป็นสไตล์เฉพาะตัวอันโดเด่นให้กับงานประพันธุ์ทางชาติพันธุ์
วรรณาของตนให้ผลงานมีเอกลักษณ์เฉพาะตัว โดยความเป็นวรรณกรรมยังแสดงออกถึงความมีศิลปะ 
คนละส่วนระเบียบวิธี ทฤษฎี หรือความรู้ที่มีความเป็นวิทยาศาสตร์ซึ่งเป็นตัวเอกหรือสาระสำคัญของ
งานชิ้นนั้น ๆ เมื่อย้อนกลับไปดูประวัติศาสตร์ตะวันตกตั้งแต่คริสต์ศตวรรษที่ 17 เป็นต้นมา ในด้าน
เมื่อย้อนกลับไปดูประวัติศาสตร์ตะวันตกตั้งแต่คริสต์ศตวรรษท่ี 17 เป็นต้นมา ในด้านประวัติศาสตร์
ของความรู้จะพบว่า มีการแบ่งแยกอย่างเด็ดขาดระหว่างความรู้ทางวิทยาศาสตร์กับความรู้ทาง
วรรณกรรม ความรู้ทางวิทยาศาสตร์จะต้องถูกเขียนหรือนำเสนโดยใช้ภาษาท่ีไม่มีการปรุงแต่ง ซึ่งมี
ความหมายที่เป็นอมตะ เป็นข้อเท็จจริงหรือความจริง ไม่ใช่เรื่องแต่ง (fiction) เป็นวัตถุวิสัยหรือเป็น
กลางไม่มีอคติ ไม่เอาอารมณ์ความรู้สึกของผู้ศึกษาหรือผู้เขียนเข้าไปเกี่ยวข้อง ในขณะที่วรรณกรรม
เป็นสิ่งที่ตรงข้ามกัน คือเป็นสิ่งที่ใช้วาทศิลป์ (rhetoric) ในการโน้มน้าวจิตใจ หรือเพ่ือความสุนทรีย์ 
เป็นเรื่องแต่ง มีความเป็นอัตวิสัย คือใสอารมณ์ความรู้สึกของผู้เขียนเข้าไปในงาน หนังสือวรรณกรรม
จะถูกมองว่าเป็นเรื่องอุปมาหรือเรื่องสมมุติ ประกอบด้วยสิ่งประดิษฐ์มากกว่าข้อเท็จจริงจากการวิจัย 
ให้อิสระในเรื่องอารมณ์ การคาดเดา และพรสวรรค์ของผู้ประพันธ์ วรรณกรรมถูกประนามว่าไม่มีการ
อธิบายที่ชัดเจนดังเช่นวิทยาศาสตร์ธรรมชาติและประวัติศาสตร์แบบผู้เชี่ยวชาญเฉพาะทาง
วรรณกรรมจึงถูกทำให้มีธรรมชาติเป็นเรื่องแต่งที่เอาแน่เอานอนไม่ได้ ภาษาวรณกรรมเป็นการเล่นอยู่
กับลำดับชั้นของความหมาย จึงมีผลกระทบต่อความหมายที่ต้องการสื่อ เป็นสิ่งที่ไม่สามารถจำกัด
ขอบเขตหรือตรวจสอบได้ (Clifford James, 1986) 
 ทัศนะโดยทั่วไปของกระแสความคิดหลังสมัยใหม่นิยมที่เกี่ยวกับความรู้ทางสังคมศาสตร์ ก็คือ 
การตั้งคำถามกับสิ่งที่เรารับรู้กันว่าเป็น "ความจริง" ทางสังคมและวัฒนธรรม นักคิดในกระแสนี้จะมอง
ว่าความจริงทางสังคมและวัฒนธรรม หรือตัวศาสตร์ทางสังคมเอง หรือแม้แต่ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ 
ต่างก็เป็นสิ่งที่ถูกประดิษฐ์สร้างขึ้นโดยภาษา สังคมถูกมองว่าเป็นเหมือนตำราหรือตัวบท (texl) อย่าง
หนึ่งที่ถูกประพันธ์ขึ้นมาเท่านั้น ตำราทางวิทยาศาสตร์ก็ถูกมองว่าเป็นเพียงบทบัญญัติทางวาทะ ไม่ได้
มีเครื่องรับรองทางตรรกะหรือเชิงประจักษ์ (empirical) อย่างแท้จริง ความแตกต่างระหว่าง
ข้อเท็จจริง (fact) กับเรื่องแต่ง (fiction) จงึกลายเป็นสิ่งคลุมเครือพร่าเลือน เพราะทั้งสองอย่างต่างก็
เป็นผลผลิตและแหล่งที่มาเพ่ือการสื่อสาร เป็นความจริงที่ถูกสร้างข้ึนมา และความจริงเหล่านั้นก็เป็น
ตัวแทนของกลุ่มผลประโยชน์และอุดมการณ์ (Harvey Brown, 1994) 



 

 

  35 

 การศึกษาทางมานุษยวิทยาเน้นแนวการศึกษาแบบภาพรวม หรือ ทุกแง่มุม โดยศึกษาใน
กิจกรรมทุกด้านของมนุษย์ในชีวิตประจำวัน ปรากฏการณ์ประจำปี อาทิ การเกิด การเลี้ยงดู การ
อบรม เรียบแบบแผนต่าง ๆ การบริภาค ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ การตาย นิยายปรัมปรา 
พิธีกรรม หรือสิ่งต่าง ๆ ที่ดำเนินไปด้วยมนุษย์ เพ่ือให้เกิดความเข้าใจในวิถีชีวิตของมนุษยชาติในโลก
ทั้งใบได้ และในปัจจุบันนี้มานุษยวิทยาถือเป็นแขนงหนึ่งของสังคมศาสตร์ โดยจำแนกการศึกษา
ออกเป็น 6 ประเด็นดังนี้ 
 1. การเปรียบเทียบ ในความเหมือนและแตกต่างในพฤติกรรมด้านต่าง ๆ ของมนุษย์โดย
ค้นหาระเบียบกฎเกณฑ์ท่ีเป็นปัจจัยทำให้เกิดซึ่งพฤติกรรมนั้น หรือเหตการณ์นั้น เพ่ือเข้าใจธรรมชาติ
ของมนุษย์ 
 2. ศึกษาวัฒนธรรมต่างชาติหรือต่างกลุ่ม เพื่อหาจุดสมดุลของกฎเกณฑ์ที่มีความเป็นสากลใน
พฤติกรรมของมนุษย์ หรือศึกษาวัฒนธรรมของชนกลุ่มน้อยในสังคมของตนเอง 
 3. ศึกษามนุษย์ในสังคมทุกระดับการพัฒนา ศึกษาให้ครอบคลุมและทั่วถึง ซึ่งต่างจากในอดีต
ที่เน้นศึกษาเฉพาะกลุ่มคนที่เป็นชนกลุ่มน้อย 
 4. เน้นศึกษาชีวิตของมนุษย์ในทุกแง่มุม หรือศึกษาชีวิตของมนุษย์ในทุกด้านของชีวิต เพื่อ
ความเข้าใจพฤติกรรมของมนาย์ได้อย่างสมบูรณ์ เพ่ือวางกฎเกณฑ์ท่ัวไปเกี่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย์
ด้วย 
 5. เน้นการศึกษาท้ังทางกายภาพ หรือทางร่างกาย และลักษณะวัฒนธรรมของคนในสังคม
นั้น ๆ จึงทำให้ชีวิตมีเนื้อหากว้างขวางที่สุดในกลุ่มสังคมศาสตร์ 
    5.1 ทางกายภาพ จะศึกษาย้อนไปตั้งแต่การมีวิวัฒนาการของมนุษย์ ตั้งแต่ 3 ล้านปี
มาแล้ว จนถึงปัจจุบัน 
    5.2 ทางวัฒนธรรม จะศึกษาตั้งแต่เริ่มมีข้ึนมาจนถึงปัจจุบัน 
    5.3 คาดคะเนและพยากรณ์เก่ียวกับลักษณะทางกายภาพและวัฒนธรรมของมนุษยชาติใน
อนาคตด้วย 
 6. มีระเบียบวิธีการศึกษา (การวิจัย) เป็นของตัวเองที่เรียกว่า “งานวิจัยสนามทาง
มานุษยวิทยา” (Anthropology Field Work) โยมีวิธีการสำคัญ คือ “การสังเกตอย่างมีส่วนร่วม” 
(Participant Observation) โดยที่มีนักมานุษยวิทยาจะเข้าไปใช้ชีวิต (ฝังตัว) อยู่ในชุมชนที่จะทำการ 
ศึกษาไม่น้อยกว่า 1 ปี และต้องทำตัวให้กลมกลืนกับชาวบ้านและร่วมกิจกรรมต่าง ๆ ในทุก ๆ ด้าน 
(สุรพงษ ์ลือทองจักร, 2552) 
 จากการศึกษาทฤษฎีสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา พบว่า การศึกษาและการวิจัยจะเน้น
ศึกษาเกี่ยวกับมนุษย์และสังคมในทุกมิติ ซึ่งมีความหลากหลายในประเภทของประเด็นวิจัย ตั้งแต่
สังคมศาสตร์ที่ศึกษาโครงสร้างและพฤติกรรมของกลุ่มสังคม ไปจนถึงมานุษยวิทยาที่ศึกษาเก่ียวกับ



 

 

  36 

สิ่งมีชีวิตทั้งหลาย รวมถึงพฤติกรรมและวัฒนธรรมของมนุษย์ และทั้งสองสาขานี้มีการสังเคราะห์กัน
อย่างกลมกลืน เพื่อให้เข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสังคม และการแสดงพฤติกรรมของมนุษย์
ในบริบททางสังคม สังคมวิทยานั้นมองดูสังคมเป็นระบบที่ประกอบไปด้วยกลุ่มของบุคคลที่มี
พฤติกรรมและความสัมพันธ์กันอย่างเชิงรุกและต่อเนื่อง ศึกษาเรื่องนี้มีการใช้วิธีการสังเกตการณ์    
การสัมภาษณ์ และการวิเคราะห์ข้อมูลสถิติ เพ่ือทำความเข้าใจเกี่ยวกับแบบแผนการกระทำของบุคคล
และกลุ่มในขณะเดียวกัน มานุษยวิทยาเน้นการศึกษาเกี่ยวกับมนุษย์เป็นส่วนตัว การศึกษานี้สนใจ
เรื่องพัฒนาการของมนุษย์ การเปลี่ยนแปลงทางกายภาพและจิตใจ และวัฒนธรรมของมนุษย์ 
มานุษยวิทยามีการใช้วิธีการหลากหลาย เช่น การศึกษาทางอากาศยาน เขียนประวัติศาสตร์ และ
การศึกษาอย่างลึกซึ้งเก่ียวกับภาษา วัฒนธรรม และการพัฒนาของมนุษย์ 

6. ชาติพันธุ์ไท-กะได ในจังหวัดนครพนม 
 6.1 กะเลิง 

      กะเลิง เป็นชื่อที่กลุ่มชาติพันธุ์ใช้เรียกตนเองว่ากะเลิง ในภาษามอญ หมายถึง คนหรือ

มนุษย์ ในขณะเดียวกันยังมีข้อสันนิษฐานว่าคำดังกล่าวมาจากภาษาจาม คือ กะลุง (klung)         

เพ้ียนจากคำว่า “คุณลุน” หรือ “กุรุง” ในภาษาจีน ชื่อเรียกดังกล่าวจึงเป็นคำท่ีชาวจีนใช้เรียก       

คนกลุ่มนี้ นอกจากนี้คนกลุ่มนี้ยังถูกเรียกว่า “ข่า” และ “ข่าเลิง” ซึ่งเป็นคำเรียกที่เกิดข้ึนภายใต้

บริบทที่ชาวลาวได้มีการเบียดขับชาวกะเลิงออกจากพ้ืนที่เดิมและกวาดต้อนไปเป็นข้ารับใช้ คำเรียก

ดังกล่าวจึงมีนัยยะความแตกต่างของสถานะทางสังคมที่เกิดขึ้นในอดีตอีกท้ังเป็นคำเรียกที่มีนัยยะ   

ของการดูถูก เหยียดหยามมากกว่าชื่อเรียกกลุ่มชาติพันธุ์ การตั้งถิ่นฐานดั้งเดิมของชาวกะเลิง          

มีข้อสันนิษฐาน สองแนวทาง แนวทางแรก เชื่อว่า ชาวกะเลิงเดิมอาศัยอยู่บริเวณฝั่งซ้ายของแถบลุ่ม

แม่น้ำโขงในเขตประเทศลาวในแถบเมืองกะตาก แนวทางที่สอง เชื่อว่า ชาวกะเลิงเดิมตั้งถิ่นฐานอยู่

บริเวณภูวานากะแด้ง รอยต่อระหว่างเมืองคำเกิดคำม่วน ปัจจุบันอยู่ในแขวงคำม่วนและแขวงสะหวัน

นาเขตเชื่อว่าแต่เดิมนั้นพื้นที่ภาคกลางของลาวเป็นถิ่นฐานของกลุ่มชาติพันธุ์ตระกูลภาษามอญ-เขมร

หลากหลายกลุ่ม ภายหลังที่ชนชาติลาวเข้ามามีอำนาจ ส่งผลให้กลุ่มคนดั้งเดิมมีสถานะเพียงข้ารับใช้ 

รวมทั้งเป็นกลุ่มคนที่ถูกกวาดต้อนกลับมายังประเทศผู้ชนะสงครามเมื่อเกิดศึกสงครามในเขตล้านช้าง

จำนวนหลายครั้ง เช่น ศึกเจ้าอนุวงศ์ และศึกจีนฮ่อ ในช่วงเวลาดังกล่าวชาวกะเลิงและกลุ่มชาติพันธุ์

อ่ืน ๆ ได้ถูกกวาดต้อนมาประเทศไทยจำนวนมาก และถูกกำหนดให้ตั้งถิ่นฐานในแต่ละเมืองกระจาย

ออกไปในภาคอีสานปัจจุบันพบว่า ชาวกะเลิงตั้งถิ่นฐานและกระจายตัวอยู่ในพ้ืนที่ 4 จังหวัด ได้แก่  



 

 

  37 

1) จังหวัดสกลนคร ในพื้นที่อำเภอเมืองและอำเภอกุดบาก 2) จังหวัดนครพนม ในพ้ืนที่อำเภอ      

เรณูนคร และ 3) จังหวัดมุกดาหาร ในพ้ืนที่อำเภอคำชะอี และอำเภอดอนตาล และ 4) จังหวัด

หนองคาย ในด้านวิถีวัฒนธรรมชาวกะเลิงเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่สามารถธำรงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์          

ที่เก่ียวข้องกับความเชื่อเรื่องผีอย่างเข้มข้นผ่านพิธีกรรมเลี้ยงผี ทั้งผีเรือน ผีสูงสุดหรือผีชุมชน        

การเลี้ยงผีเรือนนั้นแม้ว่าจะไม่มีกำหนดชัดเจนแต่มักเลี้ยงเมื่อมีการกระทำผิดผี ส่วนการเลี้ยงผีสูงสุด

หรือผีชุมชนจะมีพิธีขึ้นผี กระทำเมื่อมีกิจกรรมสำคัญของชุมชน ส่วนพิธีเลี้ยงลง จะกระทำช่วงก่อนลง

ทำนาและพิธีเลี้ยงขึ้นจะกระทำเมื่อใกล้เก็บเกี่ยว พิธีกรรมการเลี้ยงผีของชาวกะเลิงจึงถือเป็นพิธีกรรม

สำคัญในการแสดงออกถึงความเป็นชาวกะเลิง ในการประกอบพิธีกรรม ชาวกะเลิงที่จะแต่งกายด้วย    

เสื้อผ้าตามอัตลักษณ์เพ่ือร่ายรำถวายเจ้าปู่ อันเป็นการทำพิธีเลี้ยงผีประจำปีเพื่อขอให้ช่วยปกป้อง  

ดูแลหมู่บ้าน และชุมชนสมาชิกและลูกหลานรวมถึงความอุดมสมบูรณ์ของพืชพรรณธัญญาหาร        

(สุรัตน์ วรางครัตน์, 2530) 

 กะเลิงหรือไทยกะเลิงเป็นกลุ่มชาติพันธุ์กลุ่มหนึ่งในภาคตะวันออกเฉียงเหนือที่อพยพมาจาก

ดินแดนทางฝั่งซ้ายของแม่น้ำโขง มาอยู่ในประเทศไทยช่วงต้นกรุงรัตนโกสินทร์สมัยรัชกาลที่ 3 กะเลิง

ในจังหวัดนครพนมพบได้ในอำเภอเมืองนครพนม อำเภอท่าอุเทน อำเภอนาแก อำเภอธาตุพนม 

อำเภอเรณูนคร อำเภอนาหว้าและอำเภอโพนสวรรค์ นิสัยของกะเลิงเป็นคนที่รักสงบไม่ชอบทำ

สงคราม เอื้อเฟ้ือเผื่อแผ่ เมตตากรุณา ซึ่งอาจมีผลจากการมีความเชื่อในแบบผสมผสานที่มีการนับถือ

ศาสนาพุทธ วิญญาณบรรพบุรุษ เชื่อโชคลางตามพิธีพราหมณ์ เชื่อคาถาอาคมและเชื่อหมอเหยา     

นิสัยและความเชื่อเหล่านี้ส่งผลให้วิถีการดำเนินชีวิตของกะเลิงค่อนไปในทางอนุรักษ์นิยม เช่น มีการ

นับถือผีเรือนเคร่งครัด หมอเหยา มีบทบาทในการรักษาพยาบาล มีการคืนเงินค่าสินสอดให้ฝ่ายเขย

เมื่อเห็นว่าครอบครัวมั่นคงแล้ว เป็นต้น ชาวบ้านมีความเชื่อในเรื่องผีปู่ตา มีการเก็บเงินครัวเรือนละ  

2 บาท ในการเลี้ยงผีปู่ตาก่อนฤดูทำนาและก่อนการเก็บเกี่ยว ผู้ที่จะเข้าเป็นสมาชิกในหมู่บ้านจะต้องมี

การบอกกล่าวกับผีปู่ตา มีหมอเหยาซึ่งชาวบ้านเรียกว่าแม่หมอเป็นผู้ทำหน้าที่ในเรื่องการรักษาคน

เจ็บป่วย มีหมอจ้ำ ซึ่งได้รับการนับถือจากชาวบ้านทำหน้าที่ประกอบพิธีบูชาผีปู่ตา มีสภาผู้เฒ่าและมี

เจ้าโคตรคอยไกล่เกลี่ยและตัดสินข้อพิพาท มีการเฝ้าไข้คอยให้กำลังใจคนป่วยเป็นเวลายาวนานทั้ง

กลางวันและกลางคืน ชาวบ้านกุรุคุในอดีตมีความเชื่อสิ่งที่เหนือธรรมชาติเพราะการที่ชาวบ้านได้มา  

ตั้งถิ่นฐานตั้งชุมชนขึ้นมาได้ผจญกับภัยธรรมชาติต่างๆ จึงแสวงหาวิธีการที่จะควบคุมและอธิบาย



 

 

  38 

ธรรมชาตินั้นว่าสิ่งที่ทำให้เกิดขึ้นเป็นสิ่งที่เหนือธรรมชาติ ดังนั้น ก่อนที่จะทำสิ่งใดกับธรรมชาติจะมี

พิธีกรรมเพ่ือบอกสิ่งที่เหนือธรรมชาติให้ควบคุมธรรมชาติให้ดำเนินการไปด้วยความพอดี ซึ่งชาวบ้าน 

กุรุคุจะมีการทำพิธีบอกเจ้าปู่แท่นคำเหลืองในเดือน 4 ก่อนฤดูทำนา และในอดีตมีการทำพิธี         

แฮกนาก่อน ชาวบ้านกุรุคุมี “ข้อขะลำ” หรือข้อห้ามปฏิบัติของชาวบ้านในอดีตในกิจกรรมที่มี

ผลกระทบต่อชุมชน เช่น กิจกรรมเผาผีวันพระ ขนไม้ฟืนวันพระ สีข้าววันพระ ห้ามนำศพคนตายนอก

หมู่บ้านเข้ามา กิจกรรมเหล่านี้ได้เป็นกฎข้อห้ามของชาวบ้านในปัจจุบันที่ทุกคนจะต้องปฏิบัติ       

ส่วนสาเหตุของการคงอยู่นั้น เนื่องจากชาวบ้านกุรุคุได้ประสบปัญหาจากภัยของธรรมชาติที่ไม่สามารถ

อธิบายได้ เช่น การเกิดโรคระบาดและล้มตายโดยไม่ทราบสาเหตุ ทำให้ชาวบ้านมีความเชื่อที่จะต้อง

ปฏิบัติตามข้อห้ามเหล่านี้ (บุญช่วย เทอำรุง, 2537) 

 6.2 พวน 

      พวน (Phuen, Puen) กลุ่มชาติพันธุ์หนึ่งที่อพยพเข้ามาตั้งถ่ินฐานในประเทศไทย        

จึงกลายเป็นการเรียกขานใหม่ว่า “ไทพวน” ในลักษณะเดียวกันหากพบกลุ่มชาติพันธุ์นี้บนแผ่นดิน

ลาวจะเรียกกลุ่มคนเหล่านี้ว่า “ลาวพวน” แต่เดิมชาติพันธุ์พวนนั้นมีถ่ินฐานอยู่ที่เมืองพวน           

แขวงเชียงขวาง ในประเทศลาว นอกจากนั้นตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์ชนชาติไทยที่ได้มี

การศึกษาไว้พบว่า ชาวพวนนั้นมีรกรากอยู่ทางตอนใต้ของสาธารณรัฐประชาชนจีน ก่อนจะค่อย ๆ   

ร่นไหลทางสังคมลงมาจนกระทั่งได้เข้ามายังประเทศไทย ซึ่งเหตุการณ์สำคัญในการย้ายถิ่นฐานคือ 

ช่วงสมัยกรุงธนบุรีจวบจนช่วงรัตนโกสินทร์ตอนต้น เป็นช่วงเดียวกับท่ีเกิดการรวบรวมแผ่นดิน    

แขวงซำเหนือและแขวงเชียงขวางให้ควบรวมกับสยาม ประชาชนทางฝั่งซ้ายของแม่น้ำโขงถูกกวาด

ต้อนมาฝั่งแม่น้ำโขง หลายท้องถิ่นด้วยกันทั้งภาคอีสานและภาคกลาง โดยชาติพันธุ์พวนนั้นมีนิสัย   

รักสันโดษ รักสงบ และยึดมั่นในขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม อีกท้ังยังมีภาษาของตนที่สืบทอดมาจาก

บรรพบุรุษอันเป็นอัตลักษณ์ ส่งผลต่อศิลปวัฒมนธรรม ประเพณีการของชาวไทพวนที่จะมีลักษณะ

แตกต่างจากชาติพันธุ์อ่ืน (อุทุมพร รอดขันเมือง & สุรพล เนสุสินธุ์, 2564) 

พวนหาดเสี้ยวยังรู้จักเส้นทาง  จากหาดเสี้ยวถึงเมืองเชียงขวางและมีการติดต่อไปมาหาสู่ญาติ

ทางเมืองพวนเสมอ เมื่อประมาณ 30-40 ปีมาแล้ว ตามเส้นทางดังกล่าว ซึ่งผ่านทางจังหวัดอุตรดิตถ์ 

แพร่ และน่าน จะมีพวนอยู่เป็นแห่ง ๆ ปีที่อพยพมานั้นไม่ทราบแน่นนอน เพราะไม่มีการบันทึกหรือ

หลักฐาน แต่ประมาณการว่าจะอยู่ในสมัยรัชกาลที่ 3 และต้องก่อนปี พ.ศ. 2387 อย่างแน่นนอนทั้งนี้



 

 

  39 

เพราะในปี พ.ศ. 2387 นั้นชาวบ้านได้มาอยู่ร่วมกันอย่างเป็นปึกแผ่นและได้สร้างโบสถ์เสร็จเรียบร้อย 

ทำการฉลองวัดและโบสถ์ ในปี พ.ศ.2387 ดังปรากฏในแผ่นศิลาจารึกของวัดที่ติดอยู่ผนังของโบสถ์วัด

หาดเสี้ยวจนถึงปัจจุบัน พิธีกรรมการเยา คือพิธีกรรมเก่ียวกับการรักษาคนไข้อย่างหนึ่งของพวน การ

รักษาจะเป็นการสอบถามต่อเทวดาผู้รู้ชะตาของมนุษย์และรู้วิธีการรักษาไข้ เรียกว่า หมอเทวดาหลวง 

โดยการถามในลักษณะว่า "คนไข้หมดอายุไขหรือยัง ถ้ายังรักษาหายหรือไม่ถ้าหายเทวดาต้องการอะไร

เป็นเครื่องเซ่นเป็นการตอบแทน การถามจะใช้การร่ายมนต์ประกอบกับการเสี่ยงข้าวสารบนไข่และ

ดาบ ผู้ทำพิธีเรียกว่าหมอเยา ปัจจุบัน ในหาดเสี้ยวเหลือเพียงคนเดียว ภายหลังการทำพิธีเสร็จหมอ

เยาจะบอกให้ทราบได้ว่าคนไข้จะรอดตายหรือจะตาย ประเพณีอาบน้ำก่อนกา คือประเพณีการ

อาบน้ำที่แม่น้ำในเวลาเช้าตรู่ของวันมหาสงกรานต์ วันที่ 13 เมษายนของทุกปี เชื่อว่าจะเป็นการขับไล่

โรคภัยไข้เจ็บ สิ่งเลวร้ายต่างๆ ที่ผ่านมาในปีเก่า (ประจักษ์ เข็มมุกด,์ 2521) 

6.3 ผู้ไท 

         พวกผู้ไท อาศัยอยู่ริมฝั่งแม่น้ำโขง มีจำนวนมากกว่า 100,000 คน นับว่ามากอยู่ที่         

ถิ่นกำเนิดของพวกนี้ยังคงอยู่ทางผึ้งซ้ายของแม่น้ำโขง  แต่ก่อนนี้เคยมีบ้านเมืองใหญ่และมีเจ้าผู้ครอง

ของตนเอง ในหมู่พวกผู้ไทเองนี้ยังแบ่งอีกเป็นหลายสาขา ต่างพูดภาษาสำเนียงแตกต่างกันออกไป

ภาษาของพวกผู้ไทยนี้ก็เข้าแบบภาษาไทยทั่วไป แต่ดู ๆ จะมีภาษาของพวกลื้อและภาษาของพวกลาว

ทางตะวันออกปนด้วย หมู่บ้านของพวกผู้ไทยอยู่กันเป็นหมู่ใหญ่ทั่วไปในจังหวัดนครพนม สกลนคร 

กาพสินธุ์ และอุบลราชธานี การแต่งกายของพวกนี้แตกต่างไปจากพวกไทยหรือพวกลาวซึ่งอยู่ด้วยกัน 

คือหญิงชาวผู้ไทยมักจะมีผ้าโพกศีรษะ มีใบหน้าสวยและมีผิวขาวสะอาด พวกนี้นับถือศาสนาพุทธ แต่

ยังนับถือผีบู่ย่าตายาย (ลัทธิบูชาบรรพบุรุษ) และลัทธิเช่นสังเวยผีสางเทวดาอยู่มาก และมีพิธีแต่งงาน

ที่แปลกประหลาด กล่าวคือจะต้องมีพิธีเช่นสังเวยบรรพบุรุษทุกระยะไปเป็นเวลาถึง 48 ปีนับแต่

แต่งงานแล้ว ฝ่ายหญิงจึงจะตัดขาดจากสกุลทางฝ่ายของตนได้ อย่างไรก็ดี พวกผู้ไทเป็นคนที่         

น่าคบหาสมาคม เมื่อเทียบกับหมู่ชนพวกอ่ืนๆ ที่หย่อนวัฒนธรรมกว่า พวกท่ีอยู่ในจังหวัดพิจิตร 

นครปฐม ราชบุรี เพชรบุรีเรื่อยลงไปถึงชุมพร มีชื่อว่าลาวทรงดำ (คือลาวที่แต่งกายด้วยสีดำ)        

พวกนี้มาจากท่ีราบสูงทางทิศตะวันออกของเมืองหลวงพระบาง และถูกกวาดครัวมาอยู่ในบริเวณท่ี

กล่าวแล้วประมาณ 100 ปีกว่ามานั้น อาชีพของพวกนี้คือทำนาและเลี้ยงสัตว์ มีนิสัยขยันขันแข็งมาก 



 

 

  40 

พวกผู้หญิงมักจะหน้าตาสวยๆ นุ่งผ้าชื่นมีเชิงสีขาว สวมเสื้อแขนกะบอกย้อมสีหม่น ๆ และมีกระดุม

เงิน ภาษาพูดก็เหมือนพวกผู้ไทแตกต่างไปบ้างเล็กน้อย (เอ.คารร์ & พันตรี อี.ไซเดนฟาเดน, 2509) 

   ประวัติความเป็นมาของผู้ไทนั้นมีความใกล้เคียงกับประวัติความเป็นมาของชาติพันธุ์อ่ืน ๆ 

ในกลุ่มชาติพันธ์ไท-กระได โดยเคลื่อนตัวลงมาจากทางตอนใต้ของจีน และแถบนาน้อยอ้อยหนู 

กระจายตัวไปยังพ้ืนที่ต่าง ๆ ปัจจุบันตั้งถิ่นฐานอยู่แถบเมืองหนองบก, เมืองมะหาไซ, เมืองหินบูน, 

เมืองบัวละพา, ในแขวงคำม่วน เมืองพืน, เมืองเซโปน, เมืองวิละบุรี, ในแขวงสะหวันเขต (เกรียงศักดิ ์

เกิดศิริ, 2554)   

6.4 ญ้อ 

                เดิมกลุ่มชาติพันธุ์ผู้อมีถ่ินฐานเดิมอยู่ที่เมืองเวียงจันทน์ของประเทศลาวในปัจจุบัน   

ต่อมาพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว จึงได้ส่งเจ้าพระยาราชสุภาวดีไปปราบกบฏเจ้าอนุวงศ์   

ได้สำเร็จและได้กวาดต้อนชาวเมืองเวียงจันทร์กลับมาที่ประเทศไทย ชาวญ้อจึงได้อพยพผู้คนเข้ามา

อาศัยอยู่ที่ไทยหลังจากนั้นมาแล้วก็อพยพมาเรื่อย ๆ บางกลุ่มก็ได้ตั้งถิ่นฐานอยู่ที่นครพนมและ

สกลนคร และอีกกลุ่มหนึ่งได้อพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานที่อรัญประเทศ ซึ่งเป็นกลุ่มคนกลุ่มแรกที่ได้อพยพ

เข้ามาอาศัยอยู่ และยังไม่มีกลุ่มชาติพันธุ์ใดอาศัยอยู่ก่อนจึงได้ตัดสินใจตั้งถิ่นฐานขึ้น โดยเริ่มแรกนั้น        

ได้ตั้งถิ่นฐานอยู่ที่บ้านดงอรัญ ต่อมาบ้านดงอรัญเกิดความแห้งแล้ง จึงได้ย้ายมาตั้งถ่ินฐานใหม่         

ที่บ้านอรัญ เห็นว่าเป็นพ้ืนที่ที่มีความอุดมสมบูรณ์ จึงได้ตั้งถิ่นฐานที่บ้านอรัญ มีจำนวนครัวเรือน       

สิบถึงยี่สิบครอบครัว ในปัจจัยลักษณะทางวิถีวัฒนธรรม พบว่า ด้านภาษา ชาวญ้อมีภาษาที่ใช้        

ในการสื่อสารคือภาษาญ้อ การพูดภาษาญ้อจะมีลักษณะคล้ายกับภาษาลาวทั่วไป แต่จะมี        

น้ำเสียงทีแ่หลมแต่อ่อนหวาน ด้านความเชื่อชาวญ้อบ้านอรัญมีความเชื่อการนับถือผี และ           

การบนบานศาลกล่าว ซึ่งความเชื่อนั้นจะถูกปรากฏในรูปแบบของพิธีกรรมที่ต้องมีการปฏิบัติ         

สืบทอดกันมาตลอด (ฉัตรเกษม ดาศร,ี 2564) 

ชาติพันธุ์ญ้อในประเทศไทยมีอัตลักษณ์ในแต่ละด้านเป็นของตนเองไม่ว่าจะเป็นด้านภาษา 

การแต่งกาย ด้านความเชื่อและพิธีรกรรม โดยพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทญ้อในจังหวัดนครพนมนั้น

มีการนับถือผีบรรพบุรุษท่ีมีชาติเชื้อเผ่าพันธุ์เป็นไทญ้อ โดยมีความเชื่อว่าสิ่งเหนือธรรมชาติเหล่านี้    

จะมีหน้าที่คอยตามปกปักษ์รักษาลูกหลานในชาติพันธุ์ให้มีความเป็นอยู่ที่ดีและสงบสุข ซึ่งต้องแลกมา

ด้วยการปฏิบัติตามพันธสัญญาที่มีมาหรือที่เราเรียกกันในภาษาชาวบ้านว่า “เซ่นผี” โดยไทญ้อนั้น    



 

 

  41 

มีความเชื่อในการนับถือเจ้าปู่ และรำผีฟ้ารักษาโรค ด้วยความเจริญทางการแพทย์ในสมัยก่อนนั้น       

ยังไม่สามารถเข้าถึงได้โดยทั่วไป การรักษาโรคโดยส่วนใหญ่จึงใช้สมุนไพรและการเยียวยาวทางจิตใจ

เป็นหลัก โดยในปัจจุบันจากการศึกษาพบว่าความเชื่อเหล่านี้ได้ยังคงอยู่ถึงร้อยละ 80 ของประชากร

ชาติพันธุ์ญ้อในจังหวัดนครพนม โดยมากจะเป็นครอบครัวที่เคร่งครัดในประเพณีและพิธีกรรม       

ทางศาสนา และยังเป็นครอบครัวที่มีผุ้สูงอายุอยู่ในบ้าน โดยจะยังคงยึดถือปฏิบัติในการนับถือผี         

และยังคงมีพิธีกรรมอยู่ (อ้อยฤดี สันทร, 2553) 

6.5 ลาว 

          อาจเป็นไปได้ที่ถิ่นฐานเดิมอยู่ทางตอนบนของลุ่มแม่น้ำโขง แล้วเคลื่อนย้ายลงมา      

ทางตอนใต้หลังจากการขยายอำนาจของราชวงศ์มองโกล เมื่อมาตั้งถิ่นฐานอยู่ในเขตพ้ืนที่เอเชีย

ตะวันออกเฉียงใต้ของภาคพ้ืนทวีป และมีปฏิสัมพันธ์กับกลุ่มชนชาติพันธุ์ที่พูดภาษากลุ่มมอญ-ขแมร์  

ที่เป็นกลุ่มชนชาติพันธุ์ที่อาศัยในพ้ืนที่นี้มาแต่เดิม ประกอบด้วยชนเผ่าย่อยหลากหลายแขนง เช่น 

พวน, กะเลิง, บอ, โยย และ ย้อ เป็นต้น ในราวศตวรรษท่ี 18 เป็นต้นมา ปรากฏหลักฐานทาง

ประวัติศาสตร์เป็นโบราณวัตถุ หรือสิ่งปลูกสร้างของอาณาจักรต่าง ๆ ขึ้นในดินแดนลุ่มแม่น้ำ

เจ้าพระยา และแม่น้ำสาขา ซึ่งอาณาจักรล้านช้างก็ก่อร่างสร้างตัวในราว พ.ศ. 1839 และด้วยเหตุนี้

เองทำให้กลุ่มชาติพันธุ์ไท-ไตที่มีมากข้ึน จนเป็นเหตุการณ์ให้กลุ่มชาติพันธุ์ที่พูดภาษากลุ่มตระกูล

ภาษาออสโตรเอเชียติกหรือกลุ่มภาษาตระกูลมอญ–ขแมร์ ที่ตั้งถิ่นฐานอยู่เดิมในพ้ืนที่ตั้งถิ่นฐานอยู่เดิม    

ในพ้ืนที่ต้องถอยร่นไปตั้งถิ่นฐานบนที่สูง รวมถึงดินแดนในภาคอีสานที่มีการตั้งถิ่นฐานของกลุ่ม     

ชาติพันธุ์ที่มีความสัมพันธุ์กับกลุ่มชาติพันธุ์ตระกูลภาษาไท-กะได ที่ตั้งถิ่นฐานในลาว ทั้งกลุ่มลาว, 

พวน, ลื้อ , ไทดำ, ไทขาว, ไทเมี้ย, ยั้ง และแสก ลาวกลุ่มนี้มีลักษณะทางกายภาพที่แตกต่างไป      

จากลาวในภาคเหนือ คือ ไม่สักตามร่างกายเป็นพืด เช่น ลาวพุงดำ ลาวกลุ่มนี้เข้ามาตั้งถิ่นฐาน        

ยังดินแดนภาคกลางเนื่องจากการกวาดต้อนมาเป็นแรงงานในคราวสงคราม ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จ

พระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราชและพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าจ้าอยู่หัว โดยเข้ามาตั้งถิ่นฐาน   

แถบเมืองพนัสนิคม เมืองปากน้ำ เมืองฉะเชิงเทรา เป็นต้น (เกรียงศักดิ ์เกิดศิริ, 2554)  

    “ลาวเวียง” เป็นชื่อกลุ่มชาติพันธุ์ที่คนในใช้เรียกตนเอง เนื่องจากชนกลุ่มนี้เป็นชาวลาว    

มีการย้ายถิ่นฐานจากเมืองเวียงจันทน์ สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว จึงเรียกตัวเองว่าลาว

เวียง หรือลาวกลาง อันหมายถึงถ่ินที่จากมานั่นคือเมืองเวียงจันทน์ ขณะเดียวกันด้วยสำเสียง        



 

 

  42 

ของชาวลาวเวียงมักจะลงท้ายด้วยคำว่า ตี้ จึงมีชื่อเรียกอีกชื่อหนึ่งคือลาวตี้ และเมื่อลูกหลานชาว   

ลาวเวียงอาศัยอยู่ในประเทศไทยจนเป็นส่วนหนึ่งของรัฐชาติ มีความเป็นชาว ชาวลาวเวยีงมีอัตลักษณ์

วัฒนธรรมของตนเองที่สำคัญคือความเชื่อในพุทธศาสนาและเรื่องเหนือธรรมชาติควบคู่กัน อาจพบท้ัง

สองความเชื่อปรากฏร่วมกันในบางประเพณีพิธีกรรม อัตลักษณ์สำคัญของชาวลาวเวียงคือ “ผ้าซิ่นตีน

จก” นับเป็นงานหัตถกรรมที่มีความโดดเด่น ทั้งทักษะ ลวดลายและความหมายที่ได้ถักทอลงบนผืนผ้า 

ประกอบกับความนิยมใช้สีแดง ส่งผลให้ผ้าซิ่นมีความโดดเด่นและทรงคุณค่า และมีมูลค่าสูง ชุมชน

ลาวเวียงหลายชุมชนที่ยังคงมีองค์ความรู้เหล่านี้พยายามรักษาอัตลักษณ์โดยการจัดตั้งกลุ่มทอผ้า 

พัฒนาลวดลาย เทคนิค และทักษะการทอผ้าสืบต่อจากคนรุ่นเก่า รวมถึงการส่งเสริมให้เกิดกลุ่ม

วิสาหกิจชุมชนหลากหลายกลุ่มที่เข้ามาสืบทอดอัตลักษณ์ผ้าทอตีนจกของชาวลาวเวียงซึ่งนอกจาก   

สืบทอดคุณค่ามรดกภูมิปัญญาของบรพบุรุษแล้วยังสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจไปพร้อมกัน (นิภาพร โชติ

สุดเสน่ห์, 2541) 

  กลุ่มชาติพันธุ์ไท-ลาวทุกกลุ่มยังมีวิถีชีวิตต่อเนื่อง อาชีพหลักทำนา อาชีพรองต่าง ๆ กัน 

ตามทรัพยากรชีวภาพในพ้ืนที่ ทุกกลุ่มมีรูปลักษณ์ของผังพื้นเรือนในระบบเดียวกัน คือ มีโถงกลาง

อเนกประสงค์ขนาดใหญ่ ปิดล้อม 1-3 ด้านด้วยพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์พื้นที่นอนและครัว โถงกลางของเรือน  

มีขนาดใหญ่ เนื่องจากการคงอยู่ของพิธีกรรมและความเชื่ออิทธิพลของผังพ้ืนเรือนจากแหล่งต้นกำเนิด

ปรากฎเด่นชัดยิ่งในกลุ่มเรือนลาวเวียง ลาวแง้วที่เห็นภาพเรือนเวียงจันทน์อย่างชัดเจน กลุ่มลาวครั่ง

ปรากฏภาพเลือนลางของเรือนเวียงจันทน์ กลุ่มพวนและลาวโซ่ง ไทดำ ไม่ปรากฏอิทธิพลผังพื้น    

ของถิ่นต้นกำเนิด แต่แสดงการคงอยู่ของพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์และพิธีกรรมอย่างเด่นชัดและเข้มข้น          

แต่ท่วงทีของผังพ้ืนซึ่งเป็นห้องล้อมโถงกลางคล้ายคลึงกับการครอบงำของผังพ้ืนที่เรือนไทยประเพณี

แบบเรือนล้อมชาน แต่ปรับเปลี่ยนเป็นเรือนล้อมโถงกลางภายใต้ร่มเงาของรูปทรงเรือนไทยประเพณี

แบบจั่วแฝด เห็นได้ชัดว่าสัมภาระทางวัฒนธรรมที่บรรพบุรุษหอบหิ้วมาจากถ่ินต้นกำเนิดแปรเปลี่ยน

เป็นอนุวัฒนธรรมในพื้นท่ีประเทศไทยซึ่งสามารถผสมกลมกลืนกันได้อย่างนุ่มนวลและอบอุ่น            

กลุ่มชาติพันธุ์ไท-ลาว ปรากฏการตั้งถ่ินฐานกระจายตัวอยู่ในพื้นที่ต่างๆเกือบทั่วประเทศทั้งใน

ภาคเหนือ ภาคกลาง ภาคตะวันตก ภาคตะวันออกและภาคใต้ถึง 33 จังหวัด แหล่งตั้งถ่ินฐาน         

ในภาคเหนือสุดคือเชียงราย ใต้สุดคือสุราษฎร์ธานี แหล่งที่ตั้งที่กลุ่มชาติพันธุ์ไท-ลาวกระจุกตัวกัน

อย่างหนาแน่นได้พบในพ้ืนที่จังหวัดในลุ่มน้ำภาคกลาง ได้แก่ จังหวัดสุโขทัย นครสวรรค์ ชัยนาท 



 

 

  43 

สิงห์บุรี ลพบุรี สระบุรี สุพรรณบุรี นครปฐม ราชบุรี เพชรบุรี และสมุทรสาคร ช่วงระยะเวลา           

ของการตั้งถ่ินฐานในกลุ่มพ้ืนที่ดังกล่าวมีหลายช่วงเวลาทำให้ปรากฏเรือนพักอาศัยที่มีอายุการสร้าง   

3 ช่วงอายุ คือ กลุ่มเรือนดั้งเดิม (อายุเกินกว่า 80 ปี) กลุ่มเรือนรุ่นกลาง (อายุระหว่าง50-80 ปี)     

และกลุ่มเรือนรุ่นใหม่ (อายุต่ำกว่า 50 ปี) ซึ่งเห็นได้ชัดว่าช่วงเวลายาวนานของการตั้งถิ่นฐาน        

และการเป็นอนุวัฒนธรรมในกระแสวัฒนธรรมหลักของคนไทยที่อาศัยอยู่ดั้งเดิมในพ้ืนที่ อาจเสี่ยงต่อ

ความแปรเปลี่ยนของวิถีชีวิตและการอยู่ของกลุ่มชาติพันธุ์ไท-ลาวที่น่าสนใจในการศึกษาค้นคว้า    

อย่างต่อเนื่อง (อรศิริ ปาณินท์, 2561) 

6.6 แสก 

       ชาวแสกนั้นมีอพยพถิ่นฐานเนื่องด้วยการคุกคามของญวน โดยเข้าไปอยู่ในเขตเมือง      

คำเกิด และเมืองคำม่วนจาก พบว่า “แสก” เป็นหนึ่งในกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีถิ่นอาศัยอยู่ในอาณาบริเวณ

ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทยในพ้ืนที่จังหวัดนครพนมและจังหวัดมุกดาหาร             

นักมานุษยวิทยาได้เคยสันนิษฐานเอาไว้ว่าชาวแสกนั้นเป็นชนพื้นเมืองเช่นเดียวกับเผ่า “ข่า”           

ที่อยู่ในกลุ่มชาติพันธุ์ที่ใช้ภาษาตระกูลไต-กะได (สมศักดิ์ ศรีสันติสุข & ปรีชา ไชยปัญหา, 2550) 

     พวกแสกนั้นมีอยู่ 2 พวกด้วยกัน พวกหนึ่งมีจำนวนมากอยู่ในอำเภออาจสามารถ    

จังหวัดร้อยเอ็ด อีกพวกหนึ่งมีจำนวนน้อย อยู่ที่อำเภอท่าอุเทน จังหวัดนครพนม เมื่อประมาณ 40 ปี

มานี้ พวกนี้มีถึง 600 กว่าคน พวกแสกอพยพมาจากฝั่งซ้ายของแม่น้ำโขง เป็นพวกท่ีน่าเอ็นดูหญิงสาว

ชาวแสกมีชื่อในกระบวนเต้นระบำเป็นวงกลมที่แปลก เป็นคนผิวขาว รูปร่างงาม แต่หย่อนในศีลธรรม

ความประพฤติ ว่าในด้านความเป็นอยู่พวกแสกนี้นับว่าละม้ายคล้ายไปทางพวกลาวมาก เมื่อสำรวจ    

ในด้านภาษาพูดแล้ว ต้องกล่าวว่าภาษาพวกแสกอยู่ในตระกูลภาษามอญ-เขมร แต่อย่างไรก็ดี    

ภาษาของพวกนี้ปนอยู่กับภาษาลาวเสียมากแล้ว (เอ.คารร์ & พันตรี อี.ไซเดนฟาเดน, 2509) 

    ในเขตอีสานเหนือเขตลุ่มแม่น้ำโขงและแม่น้ำสงคราม ประกอบด้วย 10 จังหวัด ได้แก่  

เลย อุดรธานี หนองบัวลำภู หนองคาย ขอนแก่น มหาสารคาม กาฬสินธุ์ สกลนคร นครพนม และ

มุกดาหาร ประกอบด้วยกลุ่มชนต่าง ๆ หลายกลุ่ม ทั้งกลุ่มภาษาตระกูลไทและกลุ่มภาษามอญ-เขมร 

โดยเกือบทั้งหมดมีประวัติการอพยพมาจากฝั่งลาวในช่วงต่าง ๆ ของประวัติศาสตร์อีสาน ภาษาอีสาน

เป็นภาษาของคนส่วนใหญ่และกระจายไปทั่วทั้งภาค กลุ่มภาษาตระกูลไทอ่ืน ๆ ที่มีพูดได้แก่ 

ภาษาไทยเลยที่จังหวัดเลย ภาษาผู้ไทย พูดที่จังหวัดนครพนม สกลนคร และกาฬสินธุ์ ภาษาญ้อ     



 

 

  44 

พูดที่จังหวัดสกลนคร ภาษากะเลิง ภาษาโย้ย ภาษาพวนพูดที่จังหวัดสกลนคร ภาษาแสกพูดที่จังหวัด

นครพนม ภาษาตระกูลมอญ-เขมร มีภาษาโซ่-บรู ซึ่งมีประวัติอพยพมาจากฝั่งลาว ภาษาที่พูดกัน     

ในเขตภาคอีสานมี 20 ภาษา ประกอบไปด้วยภาษาตระกูลไท 11 ภาษา และภาษาตระกูลออสโตร

เอเชียติก 9 ภาษา (สุวิไล เปรมศรีรัตน์, 2544) 

6.7 ตาด 

     ไทตาด เป็นกลุ่มชนที่ถือว่าเป็นหนึ่งในกลุ่มชนชาติไทหรือชาติพันธุ์ไทสาขาหนึ่ง          

ซึ่งกลุ่มชนชาติไท นับเป็นกลุ่มชนพ้ืนเมืองขนาดใหญ่ มีหลากหลายกลุ่มย่อย อาศัยตามลุ่มน้ำ        

ทางตอนใต้ของสาธารณรัฐประชาชนจีนหรือทางเหนือของภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ เช่น     

แม่น้ำโขง แม่น้ำแดง แม่น้ำสาละวิน เป็นต้น เมื่อพิจารณาจากลักษณะกายภาพเบื้องต้น กลุ่มชาติพันธุ์

ไทตาด เป็นกลุ่มคนชาวเอเชียผิวเหลืองใช้ภาษาตระกูลไทลาว หรือไท-กะได คล้ายสำเนียงลาว

นครพนม (เขตอำเภอเมือง) แต่มีความแตกต่าง ที่สามารถแยกได้ว่าเป็นอีกกลุ่มชน จากคำยืนยันของ          

กลุ่มนักปราชญ์ประจำชุมชน เช่น คุณตาแดง สีคะ ผู้ใหญ่อำคา ตะวงศ์ พ่อบัวบาน ฝ่ายเพีย                  

ที่ได้คัดลอกประวัติของกลุ่มชาติพันธุ์ตนจากใบลาน และผ่านการถ่ายทอดประวัติศาสตร์ชีวิต        

ของชุมชน รวมถึงการวิเคราะห์ร่วมกับเอกสารประวัติศาสตร์ด้านไทศึกษา ทำให้พบและเป็นไปได้ว่า 

กลุ่มชนในพื้นที่ที่ศึกษา (ตำบลบ้านผึ้ง อำเภอเมือง จังหวัดนครพนม) ที่เรียกตัวเองว่าไทตาดนอกจาก

จะเป็นกลุ่มชนในตระกูลไท ยังถือว่าเป็นหนึ่งในกลุ่ม พวกไทใหญ่ ที่มีถิ่นฐานตั้งเดิมอยู่แถบมณฑลยูน

นานของจีนในปัจจุบัน ซึ่งเป็น ถิ่นฐานดั้งเดิมของคนเผ่าไทหลากหลายกลุ่มในเขตตอนใต้ของจีน     

(เขต กวางสี ยูนนาน กวางเจา เสฉวน) เป็นบริเวณท่ีมีการตั้งถิ่นฐานของกลุ่มชนชาติโบราณ           

ที่รัฐบาลจีนในปัจจุบัน เรียกรวมๆ ว่า “ชาวจ้วง” เก่าแก่ไม่น้อยกว่า 6,000 ปี ทั้งยังพบ หลักฐาน     

ทางโบราณคดีของชนเผ่านี้ที่สำคัญ เช่น กลองมโหระทึก นักวิชาการจีนยังเชื่อว่ากลุ่มชนชาติดังกล่าว

ตั้งถิ่นฐานมาตั้งแต่ยุคดึกดำบรรพ์ แม้จีนจะเรียกพวกเขาว่าจ้วง ที่ปัจจุบันมีประชากรมากกว่า       

สิบล้านคน ในความเป็นจ้วง ยังมีหลากหลายกลุ่ม มีชื่อเรียกหรือเรียกตัวเองแตกต่างกัน เช่น          

ผู้หล่าว ผู้ไต ผู้นูงหรือไทง เป็นต้นซึ่งก็คือ กลุ่มคนที่พูดภาษาตระกูลไทชนชาติจ้วง มีลักษณะภาษา

และวัฒนธรรมประเพณีท่ีคล้ายคลึงกับ “คนไท” และมีสำนึกเป็นคนไทนักวิชาการจีน ได้กล่าวถึง    

ชาวจ้วงว่า “จ้วง-ไท-ไทย เป็นชนชาติที่มีวัฒนธรรม และประเพณีท่ีเหมือนกัน หรือคล้ายคลึงกัน 

สามารถติดต่อสื่อสารกันได้ เนื่องจากมีภาษาแม่ร่วมกัน เกิดจากเชื้อสายเดียวกัน” ในขณะที่



 

 

  45 

นักวิชาการไทย กล่าวว่า จ้วงเป็นกลุ่มชนชาวไ มีวัฒนธรรมเก่าแก่อย่างสืบเนื่องมาตั้งแต่ก่อน

ประวัติศาสตร์ตอนปลายอย่างน้อยกว่าราว 2,300-2,400 ปี และเป็นพี่น้องเผ่าไทยเก่าแก่ท่ีสุด        

ที่กล่าวมามิได้จะพยายามชี้ให้เห็นว่าไทตาดเป็นกลุ่มเดียวกับพวกจ้วง แต่น่าจะยอมรับได้ว่า     

บริเวณทางใต้ของจีนในแถบกวางสี ยูนนาน เป็นแหล่งที่อยู่เดิมของกลุ่มชนเผ่าไท และขณะเดียวกัน  

ที่ไทตาดที่เรากำลังกล่าวถึงก็เป็นชาวไท มีลักษณะภาษาและวัฒนธรรมเป็นแบบไทชัดเจน            

การอพยพออกจากแถบสิบสองปันนาทางตอนใต้ของจีนของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดไม่ปรากฏชัดว่า

อพยพออกมาเม่ือปี พ.ศ.ใด แต่ในประวัติศาสตร์ชุมชนไทใหญ่นักประวัติศาสตร์เชื่อว่าชาวไทใหญ่

อพยพออกมาจากบริเวณตอนใต้ของสาธารณรัฐประชาชนจีนเมื่อประมาณศตวรรษท่ี 7 โดยบางกลุ่ม        

ก็อาศัยอยู่ในบริเวณท่ีราบ ร่วมกับชาวพม่าและชาวมอญในขณะที่บางพวกแยกตัวขึ้นไปอยู่บริเวณ     

ที่ราบสูงและได้แบ่งแยกดินแดนออกเป็น 33 แคว้น (องค์การบริหารส่วนตำบลบ้านผึ้ง, 2558) 

    กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเป็นสาขาหนึ่งในกลุ่มชาติพันธุ์ไทที่มีที่มาคล้ายคลึงกับกลุ่มชาติพันธุ์ไท   

อ่ืน ๆ โดยอพยพออกจากดินแดนทางใต้ของสาธารณรัฐประชาชนจีน มณฑลยูนนาน เขตสิบสองปัน

นา มายังดินแดนพม่าลุ่มแม่น้ำสาละวินก่อนจะอพยพเข้า สปป.ลาว และไทยในที่สุด โดยกลุ่มชาติ

พันธุ์ไทตาดมีอัตลักษณ์ท่ีสะท้อนผ่านวิถีชีวิต ทั้งอัตลักษณ์การแต่งกาย ภาษาพูด พิธีกรรม และการ

ดำรงชีวิต การแต่งกายของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีลักษณะเด่นคล้ายกลุ่มชาติพันธุ์ไทใหญ ่โดยกลุ่มชาติ

พันธุ์ไทตาดในอดีตจะแต่งกายด้วยผ้าทอมือที่ย้อมหม้อด้วยสีครามออกโทนค่อนข้างเข้ม (Navy blue) 

ชายนิยมสักลาย และนุ่งผ้าเตี่ยว ผู้หญิงนิยมไว้ผมยาว บางมัดจุก บ้างเกล้าผม แต่งกายด้วยเสื้อแขน

กระบอก กระดุมเสื้อทำจากเหรียญสตางค์แดง และมีผ้าเบี่ยง ในวันปกติจะนิยมใส่โทนสีสว่าง หรือสี

ขาวส่วนวันที่มีงานสำคัญจะนิยมใส่โทนมืดดังข้อความข้างต้น ในปัจจุบันแต่งกายคล้ายชาวบ้านปกติ

ในไทย บ้านเรือนที่มีเอกลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในแขวงยมราชจะบุฝาผนังบ้านด้วยไม้ มีกา

แล ป้านลมและเชิงทรายมีรอยหยัก ในปัจจุบันบ้านเรือนของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในนครพนมจะมีห้อง

ในด้านทิศตะวันออกไว้เป็นห้องสำหรับผีบรรพบุรุษ “ผีแจ” หรือผีแม่ และห้ามลูกเขยผ่านจนกว่าจะ

ได้รับอนุญาต ภาษาท่ีใช้ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีเอกลักษณ์ในคำลงท้ายประโยคที่ลงท้ายด้วยคำว่า 

“เห้อ” กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีพิธีกรรมที่เกี่ยวกับผีและความเชื่อเหนือธรรมชาติหลายพิธีกรรม ได้แก่ 

พิธีกรรมการกินดองจ้ำหัวหมู การเลี้ยงผีหมอ การเหยาต่าง ๆ เช่น การเหยาตัดผี เหยากำเลิศ 

เหยาปัว (ธันวา ใจเที่ยง, 2545) 



 

 

  46 

 จากการศึกษาในองค์ความรู้เกี่ยวกับชาติพันธุ์ไท-กะได ในจังหวัดนครพนม พบว่า มีประวัติ

ความเป็นคล้ายกันในหลาย ๆ ชาติพันธุ์คืออพยพมาจากดินแดนสิบสองปันนา ก่อนจะอพยพมาจนถึง

สปป.ลาว และข้ามฝั่งมาในประเทศไทยแล้วแต่ความจำเป็นของแต่ละชาติพันธุ์ เริ่มตั้งแต่ช่วงกบฏ   

เจ้าอนุวงศ์ และเมื่ออพยพมาในประเทศไทยก็ได้นำอัตลักษณ์ติดตัวมาและสะท้อนผ่านวิถีชีวิต      

และมีการปรับเปลี่ยนให้เข้ากับวัฒนธรรมไทยแต่ยังคงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ของชาติพันธุ์ตน และสิ่งที่   

หลาย ๆ ชาติพันธุ์มีเหมือนกันก็คือพิธีกรรมเกี่ยวกับการนับถือผีบรรพบุรุษ 

7. ดนตรีในพิธีกรรมเหยา 
การเหยาของชาวผู้ไทยอาจกล่าวได้ว่าคล้ายการรักษาทางดนตรีบำบัด (Music Therapy)  

ในยุคปัจจุบัน โดยการรักษามีจุดประสงค์เพ่ือให้หายจากอาการเจ็บป่วย อาการทางจิต หรือ        

อาจเรียกว่าเป็นกลวิธีในการใช้ภาษาและดนตรีเพ่ือสร้างขวัญกำลังใจให้กับผู้ป่วย เครื่องดนตรีหลัก   

ในการพิธีกรรมเหยา คือ ปี่และแคน โดยหมอแคนจะนิยมใช้ทำหลักเป็นำนองพ้ืนถิ่น เช่น “ลายลำ     

ผู้ไทย” บ้างก็มีลายอ่ืน ๆ เช่น ลายลมพัดพร้าว ลายผู้ไทยใหญ่ ลายผู้ไทยน้อย ลายโป้ซาย ลายโป้ขวา 

ส่วนลายประยุกต์อ่ืน ๆ จะไม่ค่อยนิยมใช้ (อลงกรณ์ อิทธิพล, 2560) 

วงดนตรีสำหรับประกอบพิธีกรรมเหยาของชาติพันธุ์ผู้ไทยังคงรูปแบบวงแบบดั้งเดิม         

ยังคงไว้ซึ่งการร้องรำ การพูดคำกลอนพญา โดยเกี่ยวพันธุ์กับพิธีกรรมคือ “การเหยา” รักษาอาการ

เจ็บป่วย เหยาเลี้ยงผี เหยอฮูปเหยาฮอย ทั้งยังสอดคล้องกับประเพณี 12 เดือน โดยเครื่องดนตรี     

จะมีลักษณะพิเศษเฉพาะตัว มีการสืบทอดการทำเครื่องดนตรีจากรุ่นสู่รุ่น และคงไว้ซึ่งรูปแบบเดิม 

โดยการนำเอาวัสดุธรรมชาติจากเครื่องดนตรี ได้แก่ ปี่ผู้ไท ซอบั้งไม้ไผ่ แคนและเครื่องดนตรี   

ประกอบจังหวะ ระบบเสียงแคนของกลุ่มดนตรีชาติพันธุ์ผู้ไทยจะเลือกใช้ระบบเสียงเพียง 5 เสียง   

(โด เร มี ซอล ลา) หรือเรียกอีกอย่างว่าระบบเสียง Pentatonic Scale ในระบบเสียงทางสากล    

ลายที่ใช้ประกอบพิธีกรรมเหยา (ลำผีฟ้า) คือ “ลายผู้ไทยใหญ่”จะนิยมใช้สำหรับหมอลำผู้ชาย      

เสียงทางทุ้ม (เสียงใหญ่) ได้แก่โน้ต ลา โด เร มี ซอล “ลายผู้ไทน้อย” จะนิยมใช้สำหรับหมอลำ   

ผู้หญิง เสียงทางแหลม ได้แก่ โน้ตเร ฟา ซอล ลา โด การดำเนินทำนองของเครื่องดนตรีแบ่งวรรคตอน

ออกเป็นประโยคสั้น ๆ ประโยคละ 4 จังหวะ โดยบรรเลงวนซ้ำไปมา หรือบ้างผู้บรรเลงก็จะ 

Improvisation (สัญชัย ด้วงบุ้ง & สุรพล เนสุสินธุ์, 2563) 



 

 

  47 

พิธีกรรมเหยาเป็นการติดต่อสื่อสารกันระหว่างมนุษย์กับวิญญาณโดยใช้บทกลอนและ   

ทำนองลำมีแคนประกอบการให้จังหวะผู้ทำหน้าที่สื่อสารคือหมอเหยา การเหยาแต่ละครั้งจะมี    

เครื่องคายประกอบพิธีกรรมเหยาถือว่าเป็นวิธีการบำบัดรักษาพ้ืนบ้านอย่างหนึ่ง ที่รักษาการเจ็บป่วย

ของชาวบ้าน อันเนื่องจากการละเมิดหรือสร้างความไม่พอใจต่อผี ซึ่งชาวบ้านเชื่อว่าเป็นผีมีอำนาจ 

ความรู้สึก อารมณ์ ความโลภ ความโกรธ ความหลง เมื่อเกิดการเจ็บป่วย หรือประสบภัยธรรมชาติ    

ก็จะเชื่อว่าเกิดจากการละเมิดต่อผีจึงต้องมีการทำพิธีบวงสรวง กราบไหว้ บูชา เพื่อให้ผีมาช่วยบำบัด

ปัญหาความเดือดร้อน และเชื่อว่าผีจะดลบันดาลให้เป็นไปตามต้องการได้ (รัชนี ไวกล้า, 2562) 

พิธีกรรมเลี้ยงผีหมอเหยา พิธีทำบุญเลี้ยงศาลปูตาชาวบ้านกุดหว้ามีความเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์  

ที่อยู่เหนือธรรมชาติว่ามีอิทธิฤทธิ์ให้คุณให้โทษแก่ลูกหลานในหมู่บ้าน และชาวบ้านเชื่อว่าเสียงดนตรี  

ผู้ไทยและหมอเหยาจะสามารถติดต่อสื่อกับวิญญาณของผีบรรพบุรุษ ชาวผู้ไทยเป็นผู้มีความสามัคคี 

ในชนเผ่า มีความเป็นอยู่แบบ เรียบง่ายสันโดษ มีความสุภาพอ่อนน้อม เอื้อเฟ้ือเผื่อแผ่ และมีอัธยาศัย

ไมตรีอันดียิ่งต่อผู้มาเยือน การศึกษาดนตรีผู้ไทยซึ่งเป็นดนตรีของชาวบ้าน ก่อให้เกิดประโยชน์แก่

ประเทศชาติหลายสถาน เพราะดนตรีพ้ืนบ้านเป็นเครื่องชี้บอกถึงความรู้สึก นึกคิด ความเชื่อ นิสัย   

ใจคอตลอดจนวิถีการดำเนินชีวิตของชาวบ้านเป็นอย่างดี (โยธิน พลเขต & คณะ, 2561) 

ดนตรีพิธีกรรมในเอเชียอาคเนย์ว่า ดนตรีเป็นงานสร้างสรรค์ของมนุษย์ เป็นศิลปะที่

แสดงออกถึงอารมณ์ ความคิด ความงาม ค่านิยมของผู้คนอีกท้ังยังเป็นภาพสะท้อนทางวัฒนธรรม  

อีกด้วยดนตรีเป็นศิลปะชนิดเดียวไม่ต้องการการตีความหรือแปลความใดๆเพราะความหมาย        

ของดนตรีจะปรากฏในมโนสำนึกของผู้ที่ได้ฟัง ด้วยพลังอำนาจของตัวดนตรีที่สามารถเข้าสู่ส่วนลึก

ที่สุดของจิตใจได้ด้วยตัวเอง ความหมายของดนตรีแต่ละบทที่ได้รับจะแตกต่างกันไปตามภูมิหลังและ

ประสบการณ์สั่งสมของแต่ละคน ดนตรีจึงเป็นเครื่องบ่งบอกถึงค่านิยมของมนุษย์ผู้ฟังดนตรีนั้น       

ได้เป็นอย่างด ี(ปัญญา รุ่งเรือง & คณะ, ม.ป.ป.) 

 เกี่ยวกับเรื่องปัจจัยที่มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงความเชื่อในพิธีกรรมการเหยาเลี้ยงผีของ      

ชาวผู้ไท ตำบลกุดหว้า อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ์ พบว่า ความเป็นมาของพิธีเหยาเลี้ยงผี     

ของชาวผู้ไท ตำบลกุดหว้า แบ่งออกเป็น 3 ช่วงเวลาด้วยกันคือ ช่วงแรกเมื่อปี พ.ศ. 2399 สาเหตุ

เนื่องจากมีผู้คนอพยพมาจากเมืองวัง มายังบ้านกุดหว้า แล้วชาวบ้านเกิดปัญหาด้านการดำรงชีวิต   

เกิดโรคภัยไข้เจ็บ พยายามรักษาด้วยยาสมุนไพรพื้นบ้านแต่ก็ไม่หายจึงพาไปหาหมอส่อง พบว่า    



 

 

  48 

ผู้ป่วยรายนั้นมีผีต้องการมาอยู่ด้วย จึงทำพิธีรับผีลงมา ในแต่ละปีต้องมีการจัดตั้งพิธีกรรมข้ึนเพื่อเป็น

การเลี้ยงขอบคุณผีที่คอยปกปักรักษา และได้ปฏิบัติสืบทอดต่อกันมาเรื่อย ๆ พอถึงช่วงที่ 2 ผู้คนที่เคย

อาศัยอยู่ในบ้านกุดหว้าก็เริ่มมีการโยกย้ายถิ่นฐาน เพ่ือหาแหล่งทำกินแห่งใหม่ผู้คนที่อพยพออกมานั้น 

นอกจากจะเป็นชาวบ้านกุดหว้าแล้วยังมีกลุ่มชาวบ้านอื่น ๆ อีกด้วย แต่ผู้คนเหล่านั้นก็ยังมีความ

ศรัทธาต่อพิธีกรรมเหยาเลี้ยงผีเสมอมา เพราะเชื่อกันว่าสามารถรักษาโรคให้หายได้ และมีความนิยม

มากขึ้น จึงทำให้พิธีเหยาแพร่กระจายไปยังหมู่บ้านในละแวกนั้นอีกด้วยจนมาถึงช่วงที่ 3 ชาวบ้าน

เหล่านั้นก็ยังมีความศรัทธาในพิธีเหยาเช่นเดิมถึงแม้จะมีความทันสมัยทางการแพทย์ก็ตาม (ทิพย์สุดา 

ชุมชิต, 2560) 

 จากการศึกษาดนตรีในพิธีกรรมเหยาของแต่ละพ้ืนที่ พบว่า พิธีกรรมเหยาเป็นภูมิปัญญา   

การรักษาโรคทางความเชื่อและพิธีกรรมของแต่ละชาติพันธุ์ที่มีเอกลักษณ์เฉพาะท้องถิ่นนั้น ๆ         

ในด้านของรูปแบบพิธีกรรม เครื่องประกอบพิธีกรรม บทเพลงประกอบพิธีกรรม หรืออ่ืน ๆ       

ตามแต่ละท้องถิ่นพิธีกรรมเหยามีหมอเหยาเป็นผู้ดำเนินพิธีกรรมผ่านการขับลำแทนการบริกรรมคาถา 

และมีหมอแคนหรือหมอม้า (ชื่อเรียกในบางพ้ืนที่) เป็นผู้บรรเลงแคนที่เป็นเครื่องดนตรีหลัก           

ในพิธีกรรมคอยบรรเลงประกอบพิธีกรรมตลอดการดำเนินการรักษาโดยผ่านขั้นตอนการเสี่ยงทาย     

ที่หมอเหยาเป็นผู้สร้างเงื่อนไขขึ้นเพ่ือตกลงกับผี ตามความเชื่อที่ว่า “ทำผิดต่อผีจึงเกิดการเจ็บป่วย”   

ผู้ที่ศึกษาจึงควรเก็บใส่ใจในการเก็บข้อมูลอย่างพิถีพิถัน และครอบคลุม ทั้งในด้านพิธีกรรม         

และด้านดนตรีเองก็ตาม ข้อมูลทุกประเด็นมีผลต่อการวิจัยทั้งสิ้น เพราะข้อมูลทุกส่วน ต้องนำมา

ประกอบการวิเคราะห์ผลการดำเนินการวิจัย ในลำดับต่อไป 

6. งานวิจัยที่เกี่ยวข้องในประเทศ 
ทายานนท์ พงษ์ศิริ ได้ศึกษาในเรื่อง “โครงสร้างสังคมกลุ่มชาติพันธะเลิง: บทวิเคราะห์     

จากระบบความเชื่อและศาสนา กรณีศึกษาหมู่บ้านกุดแฮด ตำบลกุดบาก อำเภอกุดบาก จังหวัด

สกลนคร” พบว่า กรณีศึกษาหมู่บ้านกุดแฮด ตำบลกุดบาก อำเภอกุดบาก จังหวัดสกลนคร.”พบว่า 

วิถีชีวิตของชาติพันธุ์กะเลิงนั้นมีความใกล้ชิดกับธรรมชาติทั้งความเป็นอยู่ อาหาร และลักษณะนิสัย 

ในการตั้งรกรากตามที่ราบภูเขา โดยมีระบบความเชื่ออยู่ 2 ระบบที่ปรากฏในสังคมของชาวกะเลิง 

ได้แก่ ความเชื่อเกี่ยวกับผี และความเชื่อเกี่ยวกับศาสนา โดยความเชื่อเกี่ยวกับผีจะเป็นความเชื่อ   

เรื่องที่อยู่อาศัย เช่น ผีฟ้า ผีน้ำ เป็นต้น โดยผีที่คอยปกปักษ์รักษาดูแลหมู่บ้านนั้นชาวกะเลิง         



 

 

  49 

เรียกขานว่า “ผีปู่ตา” ตัวแทนหลักทางความเชื่อที่มีอยู่สองตำแหน่งที่เป็นผู้นำสำคัญด้วยกัน คือ      

จ้ำและหมอเหยาโดยจ้ำจะเป็นตัวแทนผู้นำหมู่บ้าน หรือเป็นสื่อกลางในการสื่อสารระหว่างผีปู่ตากับ

ชาวกะเลิง และหมอเหยาจะเป็นผู้ประกอบพิธีรักษาโรคตามความเชื่อโดยใช้อำนาจของผีในการรักษา   

ดลบันดาลให้หายป่วย ตัวแทนทั้งสองตำแหน่งนี้มีบทบาทหน้าที่ที่สำคัญไม่ต่างกับผู้นำหมู่บ้าน      

โดยทั้งสองตำแหน่งนี้จะได้รับการสืบทอดผ่านสายเลือดภายในวงศ์ตระกูลหรือเกิดจากการเสี่ยงทาย

ของผู้ปู่ตาเมื่อต้องการเปลี่ยนเจ้าจ้ำ เช่นเดียวกันกับหมอเหยาที่สืบทอดกันทางสายเลือดภายใน

ตระกูลหรือสามารถสืบทอดผ่านที่เคยได้รับการรักษาจากหมอเหยาจนหายป่วย ส่วนความเชื่อ      

ด้านศาสนานั้นชาวกะเลิงเชื่อในการทำความดีละเว้นความเชื่อที่จะนำพาไปสู่นรกหรือสวรรค์         

ในโลกหลังความตายไม่มีแนวคิดด้านปรัชญาหรือการแสวงหาคำตอบของชีวิตในเหตุและผล       

แง่มุมของพระพุทธศาสนาของชาวกะเลิง (ทายานนท์ พงษ์ศิริ, 2563) 

     สุวิทย์ ธีรศาสตร์ และณรงค์ อุปัญญ์ ได้ศึกษาในเรื่อง “การเปลี่ยนแปลงวิถีครอบครัว     

และชุมชนอีสาน: กรณี กะเลิง จังหวัดมุกดาหาร” พบว่า กะเลิงมีความเป็นเผ่านิยมค่อนข้างมาก   

และรักษาวัฒนธรรมของตนเอาไว้เป็นอย่างดี ให้ความเคารพผู้อาวุโสและมีความสามัคคีต่อกัน     

การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมของกะเลิง เกิดจากท่ีได้รับอิทธิพลจากไทย และลาว เป็นเวลา        

ไม่ต่ำกว่า 100 ปี จึงทำให้กะเลิงลืมภาษาพูด และภาษาเขียนของตนเอง นอกจากนี้ยังรับอิทธิพล   

ด้านการบริโภค มาจากกลุ่มไทย-ลาว เช่น การทำปลาร้า ที่เพิ่งรับมา เมื่อ 40-50 ปีที่แล้ว นอกจากนี้

ยังได้รับวิธีการย้อมผ้ามาจากผู้ไทย กะเลิงจะลืมภาษาพูดและภาษาเขียนของตัวเองเพราะได้รับเอา

วัฒนธรรมมาจากไทยและลาวกว่า 100 ปี ทุกวันนี้จึงไม่มีใครพูดภาษากะเลิงได้ (สุวิทย์ ธีรศาสตร์ & 

ณรงค์ อุปัญญ์, 2540)  

ฤดีมน ปรีดีสนิท ได้ศึกษาเรื่อง “วิถีชีวิต สังคม วัฒนธรรมประเพณี และประวัติศาสตร์ชุมชน

กรณไท-พวน อำเภอบ้านผือ” พบว่า ไทพวนบ้านผือเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ไท-ลาว ที่มีความสำนึกใน

เอกลักษณ์และวัฒนธรรมของตนสูง ทั้งสำนึกในความเป็นพวน สำนึกในประวัติศาสตร์ชนชาติ 

ตลอดจนสำนึกในภาษาพวน วิถีชีวิต สังคม วัฒนธรรมประเพณีของไทพวน อำเภอบ้านผือ มีฮีตคอง

เช่นเดียวกับชาติพันธุ์ไท-ลาวอ่ืน แต่มีข้อปฏิบัติและความเชื่อแตกต่างกันออกไป เมื่อปี พ.ศ. 2370  

ในสมัยรัชกาลที่ 3 ได้กวาดต้อนครัวลาวเวียงและลาวพวนลงไปกรุงเทพฯ แต่ลาวพวนจากบ้าน    

หนองแก้วหาดเดือย เชียงขวาง 11 ครัว ขออนุญาตกองทัพยั้งอยู่ที่กลางใหญ่ซึ่งเป็นที่ราบเชิงเขาภู



 

 

  50 

พานและได้ตั้งบ้านเรือนกระจายไปในละแวกใกล้เคียง ต่อมาในสมัยรัชกาลที่ 5 เกิดศึกฮ่อราว พ.ศ. 

2428-2436 พวกฮ่อได้ยกกำลังเข้ารุกรานปล้นสะดมลาวพวนที่เชียงขวางและหัวพันทั้งห้าทั้งหก   

ลาวพวนที่อพยพหนีศึกฮ่อจากทุ่งเชียงคำได้เข้ามาตั้งถิ่นฐานบริเวณบ้านผือ ส่วนลาวพวนจาก      

เมืองแมด เมืองกาสี ที่อพยพหนีฮ่อมาในคราวเดียวกัน ไปตั้งบ้านเรือนอยู่ที่บ้านเมืองพาน บ้านกาลึม         

บ้านหนองกาลึม และบางส่วนอพยพลงไปภาคกลางเพ่ือหาญาติพี่น้องที่ถูกกวาดต้อนลงไปตั้งแต่ต้น

รัตนโกสินทร์ เมื่อไทยเสียดินแดนฝั่งซ้ายแม่น้ำโขงแก่ฝรั่งเศส ประกอบกับรัชกาลที่ 5 ประกาศเลิก

ทาสและให้อิสระแก่ครัวลาวโยกย้ายถิ่นฐานได้แต่ไม่ให้ข้ามแม่น้ำโขงไปพวนจากบ้านหมี่ ลพบุรี    

และเสาไห้ จังหวัดสระบุรี จังหวัดปราจีนบุรี จึงอพยพไปหาญาติพ่ีน้องและหาที่ทำกินใหม่ที่บ้านผือ     

อนึ่งพวนกลุ่มนี้เป็นพวกท่ีถูกกวาดต้อนไปอยู่ภาคกลางเมื่อต้นรัตนโกสินทร์จากการแตกศึกฮ่อมา       

ได้รับความเดือดร้อนจากการถูกกดขี่ ดูถูกเหยียดหยามจากคนไทยที่อยู่ล้อมรอบและละแวกใกล้เคียง 

(ฤดีมน ปรีดีสนิท, 2544) 

ชลธี คำเกษ ได้ศึกษาเรื่อง “คุณลักษณะทางสถาปัตยกรรมภายในเรือนพ้ืนถิ่นชาวแสก 

กรณีศึกษา บ้านอาจสามารถ ต.อาจสามารถ อ.เมือง จ.นครพนม” พบว่า ชาวแสกนั้นเป็นชาติพันธุ์

กลุ่มเล็กท่ีอพยพเข้ามาในดินแดนสยามและต้ังรกรากมาตั้งแต่สมัยกรุงศรีอยุธยา ภายหลังเจ้าพระยา 

บดินทรเดชา (สิงห์ สิงหเสนีย์) แม่ทัพไทยที่ยกทัพไปปราบเจ้าอนุวงศ์ในสมัยรัชกาลที่ 3 ได้แต่งตั้ง 

ชาวแสก นามว่า “ฆาน บุดดี” เป็นหัวหน้าชาวแสกและเรียกกองกำลังนี้ว่า “กองอาฆาต” มีหน้าที่

ควบคุมบริวารชาวแสกตรวจตราบริเวณชายแดน ต่อมาชาวแสกกลุ่มดังกล่าวได้อพยพหนีการรุกราน        

ของเวียดนามเข้ามาทางฝั่งขวาของแม่น้ำโขง จึงเกิดการตั้งรกรากชื่อว่า “เมืองอาฆาต” ขึ้นในปี     

พ.ศ. 2380 บริเวณพ้ืนที่ป่าหายโศกเดิมโดยมีฆาณบุดีเป็นเจ้าเมืองแสกคนแรกและเมืองอาฆาตนี้ได้

กลายมาเป็น “บ้านอาจสามารถ” อำเภอเมือง จังหวัดนครพนมในปัจจุบัน โดยปัจจุบันชาวแสกนั้น    

มีการกระจายตัวออกเป็น 4 กลุ่มหลัก อยู่ในประเทศเวียดนาม จีน (เขตจ้วงเหนือ-ใต้ ในมณฑล    

กวางซี) ลาว (แถบหัวพันและบอลิคำไซ) และกลุ่มชาวแสกที่อพยพเข้ามาในแถบภาคอีสาน          

ของประเทศไทยในเขตจังหวัดนครพนม การแต่งกายของชาวแสกนั้น ผู้ชายแต่เดิมไว้ผมโหย่ง    

ทำนองหลักแจวโบราณ ชอบใส่ปลอกมีดหรือทองเหลืองโดยทำแหวนสวมนิ้วมือ หรือทำจากหางม้า

นำมาถักเป็นแหวน ส่วนผุ้หญิงชอบนุ่งผ้าซิ่นย้อมครามเข้มจนเป็นสีเกือบดำ สวมเสื้อคับลำตัวแขนยาว 



 

 

  51 

ที่คอสวมลูกประคำและสวมกำไลที่แขนและข้อเท้าใส่ต่างหูระย้าโดยเครื่องประดับต่าง ๆ จะทำด้วย

ทองเหลืองหรือทองแดง หญิงแสกจะชอบมัดผมรวมไว้เป็นมวยด้านหลัง (ชลธี คำเกษ, 2553) 

พุฒ บุตรรัตน์ ได้ศึกษาเรื่อง “ประเพณีวัฒนธรรมและความเชื่อของชาวไทยย้อ: กรณีศึกษา

ชาวไทยย้อบ้านโพนเพ็ก ” พบว่า จากหลักฐานและเอกสารที่ได้ทำการรวบรวมบ่งชี้ว่าเมื่อปี       

พ.ศ. 2351 ตรงกับแผ่นดินพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช มีไทยเผ่าหนึ่งเรียกว่า 

“ไทญ้อ” อยู่ที่เมืองหงสาวดีทางตอนเหนือของหลวงพระบาง พระราชอาณาจักรลาว ในครั้งนั้น

หัวหน้าชาวญ้อชื่อ ท้าวหม้อ ภรรยาชื่อนางสุนันทาได้พบุตรและบ่าวไพร่จำนวน 100 คนล่องแพมา

ตามลำน้ำโขง ด้วยเหตุที่ถูกพระเจ้าหงสาวดีเนรเทศ เมื่อมาถึงนครเวียงจันทน์ เจ้าอนุวงศ์ฯ จึงอนุญาต

ให้พาครอบครัวละพรรคพวกไปตั้งเมืองที่ปากน้ำสงคราม ริมแม่น้ำโขง (ปัจจุบันคือ ต.ไชยบุรี          

อ.ท่าอุเทน จ.นครพนม) และตั้งท้าวหม้อให้เป็นพระหงสาวดีขึ้นตรงต่อนครเวียงจันทน์ ต่อมาในปี 

พ.ศ. 2469 ตรงกับสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว เจ้าอนุวงศ์เวียงจันทน์เป็นกบฏ         

ต่อกรุงเทพฯ จึงอพยพไปอยู่เมืองญวน พระยาหงสาวดี (ที่ตั้งเมืองอยู่ริมฝั่งขวาแม่น้ำโขง)               

ก็อพยพครอบครัวและบ่าวไพร่ข้ามแม่น้ำโขงไปฝั่งซ้ายและตั้งเมืองใหม่ชื่อว่า “เมืองหลวงปุงเลง”             

ขึ้นตรงต่อเมืองญวน ใน ปี พ.ศ. 2379 พระมหาอำมาตย์ (ป้อม) และพระมหาสงครามเกณฑ์กำลังพล         

เมืองฝ่ายตะวันออกเฉียงเหนือยกกองทัพไปตั้งอยู่นครพนมจัดราชการและปราบรามบรรดาตัวเมือง  

ฝั่งโขงมีเมืองมหาชัยเป็นต้น ขณะนั้นพระคำก้อน เจ้าเมืองคำเกิด พร้อมด้วยอุปฮาต ราชวงศ์ ราชบุตร 

มีความเห็นว่าเจ้าอนุวงศ์แห่งกรุงเวียงจนัทน์ซึ่งเป็นใหญ่ยังยอมอ่อนน้อม เป็นเมืองขึ้นต่อกรุงเทพฯ 

เมืองคำเกิดเป็นเมืองน้อยก็ควรจะสวามิภักดิ์ด้วย ดังนั้นจึงได้ทำบัญชีราษฎรชายหญิง ภิกษุ สามเณร 

ได้ประมาณ 2,895 รายชื่อขึ้นอยู่ในปกครองของพระคำก้อน นำไปข้ึนสวามิภักดิ์ต่อกรุงเทพฯ       

พระยาอำมาตย์จึงนำความขึ้นกราบบังคมทูลพรพะกรุณา พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว            

ต่อมาปี พ.ศ. 2,382 ทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ ทรงรับไว้ในร่มพระโพธิสมภาร ท้าวคำก้อนจึงได ้   

นำพาราษฎรอพยพมาจากเมืองคำเกิดลงมาตั้งภูมิลำเนาอยู่ที่บ้านท่าขอนยาง และทรงพระกรุณา

โปรดเกล้าฯ พระราชทานสัญญาบัตร บรรดาศักดิ์ให้พระคำก้อนเป็น “พระสุวรรณภักดี”       

ปกครองเมืองท่าขอนยางแต่ให้ขึ้นอยู่กับเมืองกาฬสินธุ์ (ปัจจุบันบ้านท่าขอนยาง เป็น ต.ท่าขอนยาง 

อยู่ใน อ.กันทรวิชัย จ.มหาสารคาม) ส่วนราษฎรที่ตกค้างอยู่ที่เมืองคำเกิดนั้น ให้คงเป็นไพร่หลวง    

เก็บส่วยขึ้นเมืองท่าขอนยาง (พุฒ บุตรรัตน์, 2531) 



 

 

  52 

นิยม พ่อค้าช้าง ได้ศึกษาในเรื่อง “โครงการการวิเคราะห์ดนตรีพิธีกรรมผู้ไทย อำเภอเรณูนคร 

จังหวัดนครพนม” พบว่า ในแง่พิธีกรรม ดนตรีทำหน้าที่เป็นสื่อประสานระหว่างจิตของมนุษย์กับจิต

ของสิ่งที่มองไม่เห็นหรือพลังเหนือธรรมชาติ ซึ่งมนุษย์เชื่อว่ามีอยู่และสามรถติดต่อได้ด้วยการ         

ทำพิธีกรรม บวงสรวง บอกกล่าว แม้กระท่ังของความช่วยเหลือ โดยมีดนตรีทำหน้าที่เร่งเร้าให้จิต 

ของผู้ทำพิธีจดจ่อหลุดจากโลกของความเป็นจริงเข้าสู่โลกของสิ่งที่มองไม่เห็น หรือก่อให้เกิดสมาธิ

เข้าถึงปัญญาได้ในบางสถานการณ์พิธีกรรมทั้งปวงจึงเกี่ยวเนื่องกับความเชื่ออย่างใดอย่างหนึ่งทั้งสิ้น 

พิธีกรรมดังกล่าวนั้นมีทั้งพิธีกรรมในศาสนาหลัก เช่น ศาสนาพุทธ คริสต์ อิสลาม และพิธีกรรม      

ตามความเชื่อในลัทธิทรงเข้าเข้าผี (Animism) ซึ่งมาความเป็นไปตามประเภทและระดับของสังคม    

ซึ่งสามารถแบ่งออกย่อย ๆ ได้ 2 ระดับ คือ ระดับราชสำนักและระดับชาวบ้าน (นิยม พ่อค้าช้าง, 

2559) 

พิทยวัฒน์ พันธะศรี และคณะ กล่าวว่า ชาวผู้ไทยนิยมใช้ปี่ในประกอบการลำผู้ไทย และใช้ใน
พิธีเหยาซึ่งเป็นพิธีกรรมรักษาโรค ชาวผู้ไทยถือว่าปี่เป็นเครื่องดนตรีที่ให้ทั้งความสนุกสนานและใช้ใน
พิธีกรรมต่าง ๆ เป็นสิ่งที่ควบคู่กับวิถีชีวิตของชาวผู้ไทยอย่างไม่สารมารถแยกจากกันได้ ด้วยเหตุนี้    
ปี่ผู้ไทยจึงสะท้อนภาพสังคมวัฒนธรรมของชาวผู้ไทยในด้านต่าง ๆ ทั้งยังมีบทบาทสำคัญด้านความเชื่อ
และพิธีกรรม สะท้อนการดำรงชีวิตในสิ่งแวดล้อมท่ีเป็นธรรมชาติ และบอกอัตลักษณ์ของชาวผู้ไทย 
โดยการถ่ายทอดจะเป็นการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่นทำให้การบรรเลงดนตรีไม่มีการจดบันทึกเป็น       
ลายลักษณ์อักษร คนรุ่นใหม่จึงไม่มีความเข้าใจ วัฒนธรรมดนตรีในส่วนนี้จึงถูกจำกัดอยู่ในกลุ่ม       
นักดนตรีผู้สูงอายุ (พิทยวัฒน์ พันธะศรี & คณะ, 2563) 

สัญชัย ด้วงบุ้ง. กล่าวว่า การตั้งถิ่นฐานของชาวผู้ไทในประเทศไทยนั้นที่ปรากฎว่ามีการ

อพยพย้ายถิ่นมาเป็นจำนวนมากเกิดจากการถูกกวาดต้อนมาในยุดเกิดสงครามในรัชสมัยของสมเด็จ

พระเจ้าตากสินมหาราชจนมาถึงรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช         

ในการนั้นกลุ่มชาวผู้ไทที่ถูกกวาดต้อนมาอยู่ที่ประเทศไทย มาจากสถานที่ต่างกัน ผู้ไทเป็นกลุ่มที่

พัฒนาได้เร็วกว่ากลุ่มชาติพันธุ์อ่ืน ๆ มีความรู้ความเข้าใจและมีความเข้มแข็งในการปกครอง หญิงสาว

ชาวผู้ไทมีหน้าตาที่สวย ผิวพรรณดีกิริยามารยาทแช่มช้อย มีอัธยาศัยไมตรีในการต้อนรับแขกแปลกถ่ิน

จนเป็นที่กล่าวขวัญถึง ชาวผู้ไทนิยมนุ่งผ้าชื่นหมี่ตีนต่อ เป็นผืนเดียวกัน กับผ้าผืนกว้างประมาณ 4-5 

นิ้ว ย้อมคราม เกือบสีดำ เรียกว่า ผ้าดำหรือซิ่นดำ สวมเสื้อแขนกระบอกสามส่วน สำดำขลิบแดง ติด

กระดุมเงิน หรือเหรียญสตางค์ หรือกระดุมขาวมาติดเรียงสองแถวห่มด้วยผ้าขิดพ้ืนเมือง เปลือยไหล่ 



 

 

  53 

ด้านขวา ห่มด้านซ้ายและมัดชายผ้าสีข้างด้านขวา นิยมสวมสร้อยคอ สร้อยข้อมือ ข้อเท้า             

ด้วยโลหะเงิน เกล้าผมเป็นมวยสูงตั้งตรง ใช้ผ้ามนหรือแพรมนทำเป็น  ผ้าสี่เหลี่ยมเล็ก ๆ             

ม้วนผูกมวยผม วัฒนธรรมประเพณีชาวผู้ไท มีเอกลักษณ์เป็นจุดเด่นหลายประเภท เช่น การแต่ง

ทำนองดนตรี เรียกว่า "ลายผู้ไท" มีบ้านแบบผู้ไท คือ มีป่องเอ้ียม เป็นช่องลม มีประตูป่อง หน้าต่าง

ยาวจรดพื้น มีห้องภายในเรือนเป็นห้อง ๆ ที่เรียกว่า "ห้องส่วม" นอกจากนั้นยังมีวัฒนธรรมการทอผ้า

ห่มผืนเล็ก ๆ ใช้สำหรับห่มแทนเสื้อกันหนาวใช้คลุมไหล่ เรียกว่า ผ้าจ่อง นอกจากนี้แล้วยังมีผ้าแพรวา 

ใช้ห่มเป็นสไบ ซึ่งมีแหล่งใหญ่ที่บ้านโพน อำเภอคำม่วง จังหวัดกาฬสินธุ์ และมีผ้าลายใช้เป็นผ้ากั้นห้อง

หรือห่มแทนเสื้อกันหนาวได้ ซึ่งมีแหล่งใหญ่อยู่บ้านนางอย อำเภอเต่างอย จังหวัดสกลนคร ประเพณี  

ที่สำคัญของชาวผู้ไทซึ่งถือกันแต่โบราณ ได้แก่ การลงข่วง พิธีแต่งงาน การทำมาหากิน การถือผี    

และการเลี้ยงผี (สัญชัย ด้วงบุ้ง, 2564) 

7. งานวิจัยที่เกี่ยวข้องในต่างประเทศ 
 Hall, s. ได้ศึกษาเรื่อง “New Ethincities” พบว่า คนผิวสใีนอังกฤษมีความพยายาม        

ในการสร้างบทบาทให้ตนเองโดยใช้วาทกรรมเป็นกระบวนการในการสร้างบทบาทตัวตนของเขา     

โดยมีชื่อเรียกว่า “วัฒนธรรมทางการเมืองของคนผิวสี” (Black Culture Politics) โดยให้การนิยาม

ในส่วนของบุคคลและความรู้สึกที่มีต่อประวัติศาสตร์ของกลุ่มคนผิวสีที่ต่อสู้กับคนนอกวัฒนธรรมของ

ตนในสังคมอังกฤษ เป็นการเมืองกับเชื้อชาติที่ถูกต่อต้านในลักษณะของประวัติศาสตร์ทางทางสังคม 

(The Politics of anti-racism) สิ่งเหล่านี้ก่อตัวมาจากความแตกต่างทางวัฒนธรรมของกลุ่มบุคคล

สองกลุ่ม คือกลุ่มคนผิวสี และกลุ่มคนผิวขาว ในสังคมอังกฤษ Stuart Hall จึงใช้หลักการวิเคราะห์

โดยอิงจากประวัติศาสตร์ ประเพณี วัฒนธรรม รวมไปถึงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ โดยขั้นตอนทางการ

วิเคราะห์เหล่านี้เรียกว่า “กระบวนการก่อรูปอัตลักษณ์” (Building up of identity) ความแตกต่างนี้

นำมาซึ่งการเปรียบเทียบความแตกต่างทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ ทำให้เกิดการแบ่งแยก

ระหว่างคนผิวสี และคนผิวขาว เมื่อเป็นคนส่วนน้อยในสังคม กลุ่มคนผิวสีจึงไม่มีบทบาทในสังคม และ

ไม่มีสิทธิรวมถึงตัวตนในสังคมอังกฤษ จากการศึกษาของ Stuart Hall พบว่า การต่อสู้ของกลุ่มคนผิว

สีจากต่อต้านการครอบงำของสังคมอังกฤษ เป็นลักษณะของการเมืองเรื่องการสร้างภาพตัวแทน 

(Politics of representation) โดยอาศัยตัวแทนทางสังคมผ่านสื่อ โดยใช้คนในวัฒนธรรมเป็น

เครื่องมือในการสื่อสารผ่านวาทกรรม เช่น วรรณกรรมเฉพาะของคนผิวสี ลักษณะการแต่งกาย       



 

 

  54 

สื่อตัวอย่างที่ผลิตโยกลุ่มนักดนตรีผิวสี สิ่งเหล่านี้คืออัตลักษณ์ทางสังคมและเป็นเรื่องของสำนึก      

แต่ละบุคคล (McClintock et al., 2003) 

 Charles F. Keyes. ได้ศึกษาเรื่อง “Ethnic Identity and Adaptation of Karen in 

Thailand” พบว่า สภาพสังคมและวัฒนธรรมของชุมชนกะเหรี่ยงที่อพยพมายังอาณาบริเวณชายแดน

ไทย-พม่า ตั้งแต่ช่วงปลายศตวรรษที่ 18 และธำรงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ของชาติพันธุ์อย่างเคร่งครัด       

โดยไม่ขึ้นแต่รัฐชาติฝ่ายใด และมีการปฏิสัมพันธ์กันระหว่างชาวกะเหรี่ยงเองอยู่เสมอ ต่อมาเม่ือเกิด

การขับเคลื่อนทางเศรษฐกิจและการเมือง พรหมแดนถูกกำหนดขอบเขตท่ีชัดเจนขึ้นจึงส่งผลกระทบ

ต่อชาวชาติพันธุ์ต่าง ๆ ที่อาศัยอยู่บริเวณชายขอบ เกิดการปรับตัวโดยทางกลุ่มชาติพันธุ์ดั้งเดิมและ

กลุ่มชาติพันธุ์ภายนอกจากการศึกษาของ  Charles F. Keyes พบว่า อัตลักษณ์จะถูกสะท้อนออกมา

เมื่อเกิดการอยู่รวมในสังคมที่ต่างวัฒนธรรม ต่างบริบทพ้ืนที่ ทั้งยังเกิดการซึมซับเอาวัฒนธรรมใหม่ ๆ 

เข้าไปและเกิดการผสมผสาน (Assimilation) เพ่ือให้เกิดการยอมรับและกลมกลืนกับบริบทสังคมนั้น 

ๆ จนก่อตัวเป็นอัตลักษณ์ใหม่ที่ชาวชาติพันธุ์นำมันมาใข้ในการต่อสู้เพ่ือต่อต้านการถูกครอบงำจาก

สังคมวัฒนธรรมหลัก (Main Culture) (Keyes, 1966)                                                       

Samuel ได้ศึกษาเรื่อง “Physiological Arousal and Religion” พบว่า ศาสนากับ     

ความเชื่อว่า ศาสนาพ้ืนบ้านเป็นพิธีกรรมดั้งเดิม ที่นับถือโดยชนเผ่าต่างๆ มีอยู่ทั่วไปในเอเชีย แอฟริกา

หรือแม้แต่ในอเมริกา อิทธิพลของศาสนาเหล่านี้มีมากพอสมควร เป็นความเชื่อสามารถหล่อหลอม   

ให้เกิดพลังความศรัทธาของกลุ่มคนหรือชนเผ่าที่นับถือซึ่งมีทั้งเผยแพร่ฝังอยู่ในวัฒนธรรมและ         

ในบางกรณีกลายเป็นศาสนาประจำชาติ เช่น ศาสนาชินโต หรือ เช่นเดียวกันกับศาสนาหลักต่างๆ    

ในโลกศาสนาพื้นบ้านสามารถตอบสนองความต้องการการปกป้องคุ้มครองยามมีภัย ช่วยรักษา    

ความเจ็บป่วย ล้างความอับโชคและเป็นจุดกำเนิดพิธีกรรมต่างๆ กระทั้งการเป็นช่องแห่งการเกิดและ

การตายของมวลมนุษย์  (Samuel Heymes et al., 2003)                                                                                     

Terry, E Miller ได้ศึกษาเรื่อง “Traditional Music of the Laos : Khaen Playing and 

Mawlum Singing in North-East Thailand” พบว่า ดนตรีพ้ืนเมืองลาว เป็นการวิจัยถึงดนตรี

พ้ืนเมืองของลาวท่าได้กล่าวว่า ดนตรีพ้ืนเมืองลาวประกอบได้ด้วยการขับลำดาเผ่าเกินกว่า 30 ชนิด

โดยแต่ละชนิดมีลักษณะเฉพาะตัวตามภาษาท้องถิ่นของตน ใช้เครื่องดนตรีที่สามารถผลิตจากวัสดุ

ธรรมชาติ ซึ่งช่วงเสียง ประกอบด้วย 5 เสียง (Pentatonic) และมีวงดนตรีพิณพาทย์และมโหรีจาก 



 

 

  55 

วังลาวเกา่ เรียกว่า Lao Classical Music เล่นในงานต่างๆ ดนตรีชนิดนี้จะมีการเล่นเฉพาะตาม   

แขวงใหญ่ที่เรียบตามลำน้ำโขงเท่านั้น ซึ่งมีระดับเสียง 7 เสียงที่มีความแตกต่างจาก 7 เสียงในระบบ

สากลโน้ตเสียงที่ใช้กับดนตรีพ้ืนเมืองส่วนมากเป็นโน้ตตัวเลขโรมัน ดนตรีที่มีชื่อเสียงมากที่สุด คือ  

แคน ซึ่งมีหลายชนิด เช่น แคน 5 6 7 8 9 ใช้ไวเพ่ือเล่นประกอบขับลำหลายหลายชนิดทั่วทั้งประเทศ 

เครื่องดนตรีลาวแบงออกเป็น 4 หมวดด้วยกันคือ ดีด สี ตี และเป่า ลักษณะแบบหยาบๆ แต่เสียงจะ

ออกเป็นธรรมชาติ การแสดงดนตรี (Miller, 1985) 

Hickok, Robert. ได้ศึกษาเรื่อง “Exploring Music” พบว่า กล่าวถึงองค์ประกอบดนตรี
ทั่วไปโดยเฉพาะดนตรีตะวันตกไว้ สรุปได้ ว่าดนตรีมีส่วนประกอบ6 ส่วนคือ ท่วงทำนอง (Melody) 
จังหวะลีลา (RHYTHUM) การประสานเสียง (Harmony) การประสานทำนอง (Texture) คุณภาพ
ของเสียง (Tone Colons) และคีตลักษณ์ (From) โดยอธิบายรายละเอียดและลักษณะแต่ละ
ส่วนประกอบนอกจากนี้ผู้เขียนยังศึกษาดนตรีของชาติต่าง ๆ โดยเน้นที่องค์ประกอบของดนตรี       
ที่สัมพันธ์กับวัฒนธรรมของชาตินั้น ๆ (Hickok, 1979) 
  



 

 

  56 

บทที่ 3 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 

การศึกษาวิจัยเรื่อง “อัตลักษณ์ดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

จังหวัดนครพนม” เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาวิเคราะห์

ข้อมูลจากเอกสาร (Documentary) และเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนาม (Field Work) ในบริบทพื้นท่ี

บ้านหนองบัว ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม ซึ่งผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัย

ตามลำดับดังนี้ 

  1. ขอบเขตการวิจัย 

      1.1 เนื้อหา 

      1.2 พ้ืนที่วิจัย 

      1.3 ระยะเวลาในการทำวิจัย 

      1.4 กลุ่มเป้าหมายในการศึกษา 

  2. วิธีดำเนินการวิจัย 

      2.1 เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล 

      2.2 การเก็บรวบรวมข้อมูล 

      2.3 การจัดกระทำข้อมูล 

      2.4 การวิเคราะห์ข้อมูล 

      2.5 การนำเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูล 

 

1. ขอบเขตการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยในเรื่อง “อัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์     

ไทตาด จังหวัดนครพนม” ผู้วิจัยได้ศึกษารวบรวมข้อมูลด้านงานเอกสาร และการศึกษาข้อมูลเก็บ

รวบรวมด้านภาคสนามโดยมีข้ันตอนการดำเนินงานดังต่อไปนี้ 

 



 

 

  57 

1.1 เนื้อหา 

 1.1.1 ศึกษาดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด บ้านหนองบัว   

หมู่ที่ 5 ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม โดยศึกษาจากการรวบรวมข้อมูล

ทางประวัติศาสตร์ของพ้ืนที่อพยพแต่ละจุดของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดทั้งหมด 5 จุด ได้แก่ จุดอพยพที่ 

1 สิบสองปันนา จุดอพยพที่ 2 สหภาพเมียนมาร์ จุดอพยพที่ 3 แขวงหลวงพระบาง จุดอพยพที่ 4 

แขวงคำม่วน จุดอพยพที่ 5 นครพนม จากนั้นนำเหตุการณ์สำคัญทางประวัติศาสตร์ของแต่ละจุดมา

ทำการเปรียบเทียบด้านเวลาเพ่ือร้อยเรียงเหตุการณ์ต่าง ๆ เข้าด้วยกันเพ่ือหาสาเหตุของการอพยพ          

ในแต่ละจุด จากนั้นนำข้อมูลจากการลงพ้ืนที่ภาคสนาม ไม่ว่าจะเป็นข้อมูลด้านเอกสาร การสัมภาษณ์ 

การบันทกึเสียงและการบันทึกภาพเคลื่อนไหวในการประกอบพิธีกรรม มาวิเคราะห์ประกอบกับข้อมูล

การอพยพที่ได้และนำมาสังเคราะห์ข้อมูลเพื่อสรุปเหตุการณ์ของจุดอพยพทั้ง 5 จุด เพ่ืออภิปรายใน

บทที่ 4 ผลการดำเนินการวิจัย  

 1.1.2 วิเคราะห์อัตลักษณ์และวิเคราะห์บทเพลงในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของ         

กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด บ้านหนองบัว ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม      

โดยจำแนกการวิเคราะห์ออกเป็น 2 ประเด็น ได้แก่  

    1) พิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ผู้วิจัยได้วิเคราะห์พิธีกรรม

เหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดโดยวิเคราะห์จาก เครื่องประกอบพิธีกรรม สถานที่ในการ

ประกอบพิธีกรรม บุคคลในการประกอบพิธีกรรม (กลุ่มเป้าหมายในการศึกษา) ลำดับขั้นตอนในการ

ประกอบพิธีกรรม และเครื่องดนตรีในการประกอบพิธีกรรม  

  2) บทเพลงในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

ผู้วิจัยได้วิเคราะห์บทเพลงในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดโดยการนำเอา

ภาพเคลื่อนไหว และไฟล์เสียงในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคจากการลงพ้ืนที่เก็บข้อมูล

ภาคสนาม มาบันทึกเป็นโน้ตสากลและนำมาวิเคราะห์โดยใช้ทฤษฎีการวิเคราะห์ดนตรี โดยวิเคราะห์

ในประเด็นของ โครงสร้างหลักของบทเพลง บันไดเสียง รูปแบบจังหวะ ทิศทางการดำเนินทำนอง 

ช่วงเสียง พ้ืนผิว สีสันของเสียง เสียงประสาน และบทร้อง  

 

 



 

 

  58 

 1.2 พ้ืนที่วิจัย 

  1.2.1 และเก็บข้อมูลโดยกำหนดพื้นที่แบบเจาะจงในพ้ืนที่ที่มีชาวกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด    

อาศัยอยู่ในปัจจุบัน คือ บ้านหนองบัว หมู่ที่ 5 ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัด

นครพนม 

 1.3 ระยะเวลาในการทำวิจัย 

  1.3.1 สิงหาคม 2566 - กุมภาพันธ์ 2567  

 1.4 กลุ่มเป้าหมายในการศึกษา 

  1.4.1 กลุ่มผู้รู้ (Key Informants) จำนวน 3 คน ได้แก่ 

          1) กวานจ้ำ: คุณพ่อถนอม ถานา อายุ 68 ปี กวานจ้ำประจำหมู่บ้าน ที่อยู่ 
121 หมู่ที่ 4 บ้านผึ้ง ตำบลบ้านผึ้ง อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 
          2) บุคคลสำคัญในหมู่บ้าน: คุณแม่พัน ถานา อายุ 62 ปี ภรรยากวานจ้ำ
ประจำหมู่บ้าน ที่อยู่ 121 หมู่ที่ 4  บ้านผึ้ง ตำบลบ้านผึ้ง อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม      
ผู้สืบเชื้อสายไทตาด 

          3) นักวิชาการด้านดนตรี: นายเจริญชัย ชนไพโรจน์  อายุ 81 ปี อาจารย์
ผู้เชี่ยวชาญ วิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม ที่อยู่ บ้านหนองแวงควง ตำบลหนอง
แวงควง อำเภอศรีสมเด็จ จังหวัดร้อยเอ็ด 
       1.4.2 กลุ่มผู้ปฏิบัติ (Casual Informants) จำนวน 6 คน ได้แก่ 
          1) หมอเหยา: อุ๊ยพอง นางศรีไพร ฝ่ายเพีย อายุ 87 ปี ที่อยู่ 21/2 หมู่ที่ 5 
บ้านหนองบัว ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 

          2) หมอเหยา: อุ๊ยบอ นางศิรประภา แสงผา อายุ 71 ปี ที่อยู่ 7 หมู่ที่ 4     
บ้านหนองบัว ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 

          3) หมอเหยา: อุ๊ยไล นางถอนไล ร้อยรัตน์ อายุ 68 ปี ที่อยู่ 13 หมู่ที่ 5     
บ้านหนองบัว ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 

          4) หมอแคน: หมอแคนวี นายวี สิงห์มอญ อายุ 79 ปี ที่อยู่ 12 หมู่ที่ 8     
บ้านหนองแวง ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 

          5) หมอแคน: หมอแคนคำตา นายวคำ พิลาศรี อายุ 81 ปี ที่อยู่ 15 หมู่ที่ 7 
บ้านหนองแวง ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 

          6) ผู้ป่วย: แม่วันดี นางวันดี พิลาน อายุ 64 ปี ที่อยู่ 107 หมู่ที่ 5  
บ้านหนองแวง ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 



 

 

  59 

       1.4.3 กลุ่มผู้ให้ข้อมูลทั่วไป (General Informants) 2 คน ได้แก่ 

          1) ญาติผู้ป่วย: แม่ศรีจันทร์ นางศรีจันทร์ พิลาน อายุ 71 ปี ที่อยู่ 110   
หมู่ที่ 5 บ้านหนองแวง ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 

          2) ญาติผู้ป่วย: แม่อ่อน นางอ่อนน้อย ร้อยรัตน์ อายุ 75 ปี ที่อยู่ 98    
หมู่ที่ 5 บ้านหนองแวง ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 
 

2. วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยเรื่อง “อัตลักษณ์ดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จังหวัด

นครพนม” ผู้วิจัยได้ใช้วิธีดำเนินการวิจัยตามขั้นตอนการวิจัย ดังต่อไปนี้ 

 2.1 เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล ประกอบด้วย 

                2.1.1 แบบสังเกต (Observation Form) ประกอบด้วย 

     1) แบบสังเกตแบบมีส่วนร่วม (Participant Observation) ใช้วิธีการ สังเกต

กระบวนการ และองค์ความรู้ต่าง ๆ เกี่ยวกับการแสดงดนตรีประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของ   

กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

   2) แบบสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม (Non-Participant Observation) ใช้กับ 

กลุ่มผู้รู้และกลุ่มผู้ปฏิบัติ ใช้สังเกตพฤติกรรมนักแสดงดนตรีประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของ    

กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

  2.1.2 แบบสัมภาษณ์ (Interview Form) มี 2 แบบคือ 

     2.1.2.1 แบบสัมภาษณ์ที่เป็นทางการ (Formal Interview) ใช้สัมภาษณ์กลุ่มผู้รู้ 

กลุ่มผู้ปฏิบัติ และกลุ่มบุคคลทั่วไป 

 2.1.2.2 แบบสัมภาษณ์ที่ไม่เป็นทางการ (Informal Interview) ใช้สัมภาษณ์กลุ่ม

ผู้รู้ กลุ่มผู้ปฏิบัติ และกลุ่มบุคคลทั่วไป เพื่อค้นหาประเด็นที่นอกเหนือจากกรอบข้อมูลที่ตั้งไว้ข้อมูล

เกี่ยวกับการสัมภาษณ์ คือ 

                1) ข้อมูลพื้นฐานเกี่ยวกับวัฒนธรรมประเพณีในพิธีกรรมเหยารักษาโรค           

ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

                 - เครื่องประกอบพิธีกรรม  

        - สถานที่ในการประกอบพิธีกรรม  

        - บุคคลในการประกอบพิธีกรรม (กลุ่มเป้าหมายในการศึกษา)  



 

 

  60 

        - ลำดับขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรม  

 2) ข้อมูลเกี่ยวกับบทเพลงในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรค       

ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

 - เครื่องดนตรีในการประกอบพิธีกรรม 

         - นักดนตรีในการประกอบพิธีกรรม 

         - หมอเหยาในการประกอบพิธีกรรม 

      - ทำนองดนตรีของบทเพลงในการประกอบพิธีกรรม 

         - บทร้องในการประกอบพิธีกรรม 

 2.2 การเก็บรวบรวมข้อมูล 

                การศึกษาวิจัยในครั้งนี้ ผู้วิจัยเก็บรวบรวมข้อมูลโดยยึดหลักข้อมูลที่มีลักษณะสอดคล้อง

กับความมุ่งหมายของการวิจัยที่กำหนดไว้ ซึ่งมีวิธีการเก็บข้อมูลเป็น 2 ลักษณะ คือ 

     2.2.1. การเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารเป็นการศึกษาจากเอกสารที่มีการบันทึกเอาไว้ 

หรือที่มีการศึกษาไว้ในประเด็นที่เกี่ยวของกับดนตรีในพิธีกรรมเหยา โดยทำการค้นคว้าจากจาก

หน่วยงานราชการสถาบัน การศึกษา หนังสือ ตำรา วิทยานิพนธ์ อินเตอร์เน็ต ประชาชน และบุคคล 

อาทิ หอสมุดแห่งชาติ ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร สำนักวิทยาบริการมหาวิทยาลัยมหาสารคาม 

มหาวิทยาลัยขอนแก่น มหาวิทยาลัยนครพนมเป็นต้น 

     2.2.2 การเก็บข้อมูลจากภาคสนาม เป็นข้อมูลที่เก็บรวบรวมได้จากพ้ืนที่ที่ทำการวิจัย 

โดยวิธีการสำรวจจากแบบสำรวจ การสัมภาษณ์โดยใช้แบบสัมภาษณ์ที่เป็นทางการ (Formal 

Interview) และแบบสัมภาษณ์ท่ีไม่เป็นทางการ (Informal Interview) แบบสังเกต (Observation) 

ทั้งแบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วมในการสังเกต 

2.3 การจัดกระทำข้อมูล 

                ผูว้ิจัยได้นำข้อมูลจากการศึกษาเอกสาร ข้อมูลจากงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และข้อมูลจาก

การบันทกึรวบรวมข้อมูลภาคสนาม โดยจำแนกข้อมูลแยกออกตามประเด็นความมุ่งหมายของ      

การวิจัยที่ตั้งไว้ และตรวจสอบความสมบูรณ์ความถูกต้องอีกครั้งหนึ่งว่าข้อมูลที่ได้มีความครบถ้วน 

เพียงพอ เหมาะสมพร้อมแก่การนำไปวิเคราะห์สรุปผลแล้วหรือไม่ ในกรณีที่ข้อมูลที่ได้มา 

มีความไม่สอดคล้องกัน หากมีข้อมูลส่วนใดไม่สมบูรณ์ ผู้วิจัยจะทำการเก็บข้อมูลเพิ่มเติม 



 

 

  61 

 2.4 การนำเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูล 

      ผูว้ิจัยนำเสนอผลการวิจัยแบบพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) 

  



 

 

  62 

บทที่ 4 
 

ผลการดำเนินการวิจัย 
 

 การวิจัยเรื่อง “อัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

จังหวัดนครพนม” ผู้ศึกษาได้รวบรวมข้อมูลจากเอกสารและวรรณกรรม รวมไปถึงการลงพ้ืนที่เก็บ

ข้อมูลภาคสนาม เพื่อนำมาประกอบการวิจัย จากผลการดำเนินการวิจัยผู้วิจัยได้แบ่งผลการวิจัย

ออกเป็น 2 ส่วนได้แก่ 1) ประวัติความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 2) อัตลักษณ์ทางดนตรีใน

พิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ดังนี้ 

1. ประวัติความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด    
 ประวัติความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีงานของธันวา ใจเที่ยง (2545) ได้ระบุข้อมูล

เกี่ยวกับชีวชาติพันธุ์เอาไว้ ผู้วิจัยได้รวบรวมข้อมูลในส่วนเหตุการณ์สำคัญทางประวัติศาสตร์ตามจุด

อพยพต่าง ๆ และนำมาวิเคราะห์เรียบเรียง ตามกระบวนการวิจัยโดยแบ่งประเด็นออกเป็น 5 ข้อ           

ตามจุดอพยพของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ได้แก่ จุดอพยพที่ 1 สิบสองปันนา จุดอพยพที่ 2 สหภาพ

เมียนมาร์ จุดอพยพที่ 3 แขวงหลวงพระบาง จุดอพยพที่ 4 แขวงคำม่วน จุดอพยพที่ 5 นครพนม  

ดังต่อไปนี้ 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 2 จุดอพยพทั้ง 5 จุด ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 



 

 

  63 

  1.1 จุดอพยพที่ 1 สิบสองปันนา เขตมณฑลยูนนาน สาธารณรัฐประชาชนจีน 

 ดินแดนสิบสองปันนา หรือ นครเมิงไต เมื่อกล่าวเป็นสำเนียงไท จะออกเสียงว่า “นครเมืองไท” 

บ้างก็กล่าวว่ามาสิบสองปันนามาจากการแบ่งเขตดินแดนที่ถือครองพ้ืนที่นา 12,000 ไร่ พ้องเสียงกัน

ภาษาไทว่า “สิบสองพันนา” บางตำนานก็กล่าวว่าเป็นเรื่องราวการไล่ล่าของยักษ์อะระกะ บ้างก็กล่าว

ว่าเป็นพื้นที่การปกครองเขตพ้ืนที่ 12 หัวเมืองใหญ่ ตามเอกสารหลักฐานที่บันทึกไว้เมื่อปี พ.ศ.2113 

จากการศึกษาข้อมูลการกำเนิดกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด มีงานวิชาการกล่าวถึงว่าไทตาดเป็นหนึ่งสาขา

ของกลุ่มชาติพันธุ์ไท หรือ ไต แต่ไม่ได้ระบุช่วงเวลาที่แน่ชัดในการอพยพ ผู้วิจัยจึงศึกษาการกำเนิด

ของไทตาดจากประวัติศาสตร์และการอพยพของกลุ่มชาติพันธุ์ไท เมื่อนำข้อมูลจากประวัติของชาติ

พันธุ์ไทที่มีการระบุว่าชาติพันธุ์ไทมีต้นกำเนิดอยู่ทางตอนกลางของทวีปเอเชีย นักวิชาการบางท่านก็

เชื่อว่าอพยพมาจากเทือกเขาอัลไตลงมาทางตอนใต้ตามเส้นทางแม่น้ำฮวงโหและแม่น้ำแยงซีเกียง        

ปัจจุบันเชื่อว่าพ้ืนที่ดังกล่าวเป็นเขตมณฑลยูนาน สาธารณรัฐประชาชนจีน และเมื่ออพยพลงมาแล้ว

ชนชาติไทก็ได้สร้างอาณาจักรขึ้น ประกอบไปด้วยเมือง 3 เมือง ได้แก่ นครลุง นครปา และนครเงี้ยว 

และรุ่งเรืองมากในยุค 1766 ก่อนคริสตกาล มีการระบุเอาไว้ว่า นครลุงถูกทำลายโดย “พวกตาด” 

เมื่อ 300 ปีก่อนกำเนิดพุทธศักราช และต่อมาเริ่มพุทธศตวรรษที่ 2 นครปาและนครเงี้ยวก็ถูกทำลาย

ลงโดยกองทัพของจีน กระจายตัวออกเป็น 4 กลุ่มหลัก ๆ ได้แก่ กลุ่มที่ 1 อพยพถอยร่นลงใต้และ

รวมตัวกันมาสร้างอาณาจักรบริเวณทะเลสาบเอ๋อห่าย (หนองแส) ต่อมากลายเป็นอาณาจักรน่านเจ้า 

กลุ่มท่ี 2 อพยพผ่านเทือกเขาปาดควายไปสร้างดินแดนใหม่กลายเป็นดินแดนอัสสัม (พวกไทอาหม) 

กลุ่มท่ี 3 อพยพไปตั้งถิ่นฐานอยู่บนที่ราบสูงระหว่างแม่น้ำสาละวินและอิรวดี กลายเป็นเมืองไตมาว 

และกลุ่มที่ 4 กระจายตัวไปทางทิศตะวันออก ทิศเหนือ ทางใต้ บริเวณอ่าวตังเก๋ีย กลายเป็นไทขาว

และไทดำในเวียดนาม โดยอาณาจักรน่านเจ้า ถูกเปลี่ยนชื่อเป็นต้าเหมิงในเวลาต่อมา ซึ่งข้อมูลตรงนี้

ตรงกับพงศาวดารชาวไทใหญ่ (พระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระนราธิปประพันธ์พงศ์, 2505) ที่ระบุถึง

เมือง เมิงแส หรือเมิงแสโหลง จากข้อมูลทั้งหมดจึงมีความเป็นไปได้ว่าประชากรกลุ่มที่ 1 ที่อพยพมา

สร้างอาณาจักรน่านเจ้านั้นมีความเป็นไปได้อยากมากท่ีจะเป็นกลุ่มที่ให้กำเนิดกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

เพราะในเวลาต่อมาพ้ืนที่บริเวณอาณาจักรน่านเจ้ากลายเป็นรัฐฉานในพม่า  

 

 



 

 

  64 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 3 เจ้าฟ้าไทใหญ่ แลมหาเทวี ทรงเครื่องต้น 
ที่มา: พงศาวดารไทใหญ่. (2505). 

 

 พ้ืนที่ดังกล่าวหรือรัฐฉานของสหภาพเมียนมาร์ในปัจจุบันตรงกับพ้ืนที่อยู่อาศัยของ           

กลุ่มชาติพันธุ์ไทใหญ่และเป็นชนกลุ่มน้อยที่มีจำนวนมากที่สุดในพม่า และมีชาติพันธุ์ไท จึงทำให้

สามารถอนุมานได้ว่าไทตาดนั้นอาจเป็นชาติพันธุ์ที่แตกแขนงออกจากชาติพันธ์ไทใหญ่ จากลักษณะ

ทางกายภาพ ลักษณะภาษาที่ใช้ วัฒนธรรม ประเพณีบางส่วนที่คล้ายกัน รวมไปถึงเป็นบริเวณท่ีตั้ง  

ถิ่นฐานที่ตรงกับคำให้การของกวานจ้ำของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดที่ให้การว่า ไทตาดอพยพจากสิบสอง   

ปันนาลงมายังพม่า ก่อนจะเกิดการขัดแย้งกับพม่าและอพยพอีกครั้งไปยังหลวงพระบางตาม

ภาพประกอบที่ 2 จุดอพยพทั้ง 5 ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

  



 

 

  65 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 4 แผนที่แม่น้ำในเส้นทางอพยพของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 
ที่มา: พรพิมล ตรีโชติ. (2542). 

 1.2 จุดอพยพที่ 2 สหภาพเมียนมาร์ 
สหภาพพม่า ถูกเปลี่ยนเป็นสหภาพเมียนมาร์เมื่อ ค.ศ. 1989 ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยจะใช้ 

คำว่าพม่าในการบรรยายแทนคำว่าสหภาพเมียนมาร์ หลังจากท่ีได้รับเอกราชจากอังกฤษ              

แต่ความขัดแย้งทางชาติพันธุ์ที่หลากหลายังคงครุกรุ่นอยู่จวบจนปัจจุบันในปี ค.ศ. 2024 พม่าแบ่ง  

การปกครองออกเป็น 7 รัฐ 7 ภาค แต่ละรัฐมีความหมายว่าเป็นพื้นที่ของแต่ละชาติพันธุ์ที่มีจำนวน

มาก เช่น รัฐฉาน หรือรัฐไทใหญ่ เป็นพ้ืนที่ที่มีชาติพันธุ์ไทใหญ่อาศัยอยู่ถึง 9% ของจำนวนประชากร

ทั้งหมด ทำให้รัฐนั้นถูกเรียกขานว่ารัฐไทใหญ่ ส่วนรัฐอ่ืน ๆ ที่ลดหลั่นลงไปตามจำนวนของชาติพันธุ์ 

โดยหากดูแผนที่ปัจจุบันของพม่าดังภาพประกอบที่ 5 แผนที่สหภาพเมียนมาร์ปัจจุบัน ลักษณะทาง

กายภาพภูมิประเทศของพม่านั้นคล้ายกันกับไทย กั้นกลางด้วยเทือกเขาตะนาวศรี โดยมีลักษณะเป็น

ด้ามขวานเพียงหันออกคนละฝั่งโดยส่วนด้ามขวาน หรือทางตอนใต้ของพม่านั้นติดเขตประเทศไทย

เลียบลงมมาตั้งแต่โซนภาพเหนือถึงโซนเลียบทะเลอันดามัน ส่วนที่ติดกับไทยมี 2 รัฐ ได้แก่ รัฐฉาน

ของชาติพันธุ์ไทใหญ่ และรัฐกะยาห์ จำนวนประชากรของพม่านั้น แบ่งออกเป็นชาติพันธุ์พม่า 67% 



 

 

  66 

ซึ่งมากที่สุด และประกอบไปด้วยชาติพันธุ์อ่ืน ๆ ที่ถือเป็นชนกลุ่มน้อยในพม่าอีก 33% และใน 33% 

นี้มีชาติพันธุ์ไทใหญ่อยู่ถึง 9% ซึ่งนับว่ามีจำนวนมากที่สุดของชนกลุ่มน้อย รองลงมาคือ ชาติพันธุ์มอญ 

3% และที่เหลือก็ลดหลั่นลงไปตามลำดับ พม่าจัดว่าเป็นประเทศที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์

เป็นอย่างมาก แต่สิ่งที่มีเหมือนกันคือชาติพันธุ์ส่วนใหญ่นับถือศาสนาพุทธนิกายเถรวาทแต่ไม่ใช่

ทั้งหมดของจำนวนประชากร 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 5 แผนที่สหภาพเมียนมาร์ในปัจจุบัน 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

จากคำให้การของกวานจ้ำประจำบ้านผึ้งของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ได้ให้การณ์ว่าจุดอพยพที่ 

2 ทีก่ลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดอพยพมาจากดินแดนสิบสองปันนานั้นคือพม่า หากแต่ไม่ได้ระบุช่วงเวลา

เอาไว้ว่าอพยพมาเมื่อใด เมื่อศึกษาประวัติศาสตร์การอพยพของชาติพันธุ์ไทประกอบกับประวัติศาสตร์ 

พม่าจะพบว่ามีเหตุการณ์สำคัญทางประวัติศาสตร์หลายเหตุการณ์ที่กำให้เกิดการอพยพของประชากร  

และแตกระสานซ่านเซ็นกลายเป็นชาติพันธุ์ต่าง ๆ สืบเนื่องจากข้อมูลการอพยพในจุดอพยพที่ 1 



 

 

  67 

ในขณะที่อาณาจักรน่านเจ้าขยายอำนาจจนสามารถขยายอาณาเขตได้เพ่ิมถึง 32 เมือง มองโกเลียก็

กำลังขยายอำนาจและมารุกรานชาวไท จนเกิดการอพยพถอยร่นลงมาอยู่บริเวณดินแดนแหลมทอง 

โดยมีปฐมกษัตริย์คือ “เจง กีส ข่าน” จีนเริ่มขยายอำนาจลงมาทางตอนใต้เมื่อศตวรรษท่ี 14        

และต่อมาจีนทั้งประเทศก็ตกอยู่ภายใต้อำนาจของมองโกเลีย ผู้นำ หรือ ข่าน ที่เรืองอำนาจที่สุด    

ของมองโกเลีย คือ “กุบไลข่าน” ที่สามารถรวบรวมดินแดนเวียดนามปัจจุบัน ทะเลจีน มองโกเลีย

ตอนเหนือ รัฐเซีย ทะเลดำในยุโรป ให้อยู่ภายใต้อำนาจของมองโกเลีย และบุกทำลายดินแดน

อาณาจักรน่านเจ้า ทำให้ชนชาติไทเกิดการอพยพออกเป็น 2 พวก ได้แก่ พวกท่ี 1 ไตหลวง            

คือกลุ่มชนชาติไทที่รวมตัวกันสร้างรัฐไตโหมงขึ้นมา มีศูนย์กลางอยูที่เมืองมาวเป็นศูนย์กลางอำนาจ

ของชาวชนชาติไทที่มีขนาดกลุ่มใหญ่ กลุ่มชาติพันธุ์ที่อยู่ในอาณาบริเวณนี้จึงถูกเรียกขานว่า           

ชาวไทใหญ่ ปัจจุบันอยู่ในเขตเมืองแสนหวีเหนือ เป็นดินแดนของรัฐฉาน (Shan) พม่าในปัจจุบัน       

มีอาณาเขตติดกับไทย จีน และลาว พวกที่ 2 ไตอ่อน ถอยร่นลงมาตั้งถิ่นฐานบริเวณดินแดนแหลมทอง 

ด้วยเหตุผลตามทฤษฎีการอพยพท่ีมนุษย์ในยุคก่อนมักจะอพยพถอยร่นลงไปตามแนวแม่น้ำสายสำคัญ

ต่าง ๆ ที่ไหลลงทางตอนใต้เนื่องจากสภาพภูมิประเทศที่สามารถเดินทางได้สะดวก และแหล่งอาหาร  

ที่อุดมสมบูรณ์มักเกิดอยู่ตามแม่น้ำ ทำให้มนุษย์สามารถยังชีพได้ระหว่างการอพยพตลอดจนสามารถ

ก่อตั้งบ้านเรือนและสร้างรกรากใหม่ได้อีกครั้ง เมื่อนำเหตุกาณ์สำคัญทางประวัติศาสตร์ของพม่าและ        

ชนชาติไทมาประกอบกับกับแผนที่อาณาบริเวณของจีนตอนและพม่าในปัจจุบัน จะพบว่าดินแดนที่  

ชนชาติไทอพยพมานั้นคือรัฐฉาน เนื่องจากมีแม่น้ำสายสำคัญคือแม่น้ำสาละวินที่มีต้นกำเนิดอยู่

เทือกเขาหิมาลัย เกิดจากการละลายของหิมะบริเวณท่ีราบสูงทิเบตและไหลลงสู่มณฑลยูนนาน     

และไหลเข้าสู่พม่าผ่านรัฐฉานและกะยาห์ ก่อนจะไหลกั้นเป็นเส้นแบ่งดินแดนระหว่างรัฐกะเหรี่ยงใน

พม่า และจังหวัดแม่ฮ่องสอนของประเทศไทยดังภาพประกอบที่ 4 แผนที่แม่น้ำในเส้นทางอพยพของ     

กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ทำให้สามารถอนุมาณได้ว่ารัฐฉานเป็นจุดที่ 2 ทีก่ลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดอพยพมา 

จากคำให้การของปราชญ์กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในการศึกษาของธันวา ใจเที่ยง. (2545: 39). ที่ว่า กลุ่ม

ชาติพันธุ์ไทตาดได้อพยพจากจีนเข้าสู่พม่ามาอยู่ที่เมืองอังวะ ไม่ได้ระบุ พ.ศ. และอยู่มาวันหนึ่ง “พระ

เจ้าพรหมทัต” เจ้าเมืองอังวะ-หงสา จัดงานบุญที่ปราศจากสุราและการรื่นเริง  ในขณะเดียวกันกลุ่ม

ชาติพันธุ์ไทตาดก็เฉลิมฉลองจนเป็นที่สนใจของทหารชาวอังวะที่เข้าร่วมด้วยจนละเลยในหน้าที่ นั่นทำ

ให้เจ้าเมืองไม่พอใจและออกอุบายขับไล่กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดออกจากแผ่นดินของตน จนกลุ่มชาติพันธุ์



 

 

  68 

ไทตาดต้องอพยพลงไปตามเส้นทางแม่น้ำโขง มาตั้งดินแดนอยู่อาณาจักรฝั่งซ้ายแม่น้ำโขงในดินแดน

ของเมืองหลวงพระบาง จากข้อความในข้างต้นเป็นเรื่องเล่าที่กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเล่าต่อกันมา แต่เมื่อ

นำข้อมูลมาเปรียบเทียบกับประวัติศาสตร์ของพม่าในแต่ละอาณาจักรแต่ละยุคท้ังอาณาจักรใหญ่และ

อาณาจักรย่อยไม่ปรากฎรายนามของกษัตริย์พม่าท่ีชื่อว่า “พรหมทัต” แต่มีปรากฏนามพรหมทัต     

ในรายนามกษัตริย์บนประวัติศาสตร์ของอาณาจักรลาวล้านช้างตอนต้น  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 6 หอพระแก้ว เวียงจันทน์ ที่ทรุดโทรมลงเมื่อคราวศึกเจ้าอนุวงศ์ 
ที่มา: เดอ ลาปอร์ท. (2409). อ้างถึงใน John N. Miksic. (1998). 

 

 ได้มีการระบุว่าอีกว่ากลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเริ่มปรากฏอัตลักษณ์ของชาติพันธุ์เด่นชัดขึ้นเมื่ออยู่

ครั้งอาศัยอยู่ในพม่าโดยแตกต่างทั้งลักษณะการตั้งถิ่นฐาน การแต่งกาย ภาษาและวัฒนธรรมย่อยบาง

วัฒนธรรมที่แตกต่างจากชาติพันธุ์ไทอ่ืน ๆ โดยนิยมทำตาด (ไม้กวาดที่ทำจากไม้ไผ่ มีขนาดใหญ่) ใน

กิจกรรมทางศาสนาและมีภาษาท่ีเป็นเอกลักษณ์ ดังนั้น จึงปรากฏคำเรียกชาติพันธุ์กลุ่มนี้ว่า “ไท

ตาด” ตั้งแต่ครั้งเมื่ออยู่ในดินแดนพม่า ด้วยสาเหตุทางอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดที่ก่อตัวขึ้น

อย่างชัดเจนอาจนำพามาซึ่งความขัดแย้งกับกระแสวัฒนธรรมหลักในดินแดนพม่า จนเป็นเหตุให้นำมา

ซึ่งการอพยพไปยังจุดต่อไป 



 

 

  69 

1.3 จุดอพยพที่ 3 แขวงหลวงพระบาง สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว 
   แขวงหลวงพระบาง หรืออาณาจักรล้านช้างเก่าเป็นจุดอพยพท่ี 3 ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดที่
อพยพถอยร่นลงมาจากพม่าโดยช่วงเวลาที่อพยพไม่ปรากฏแน่ชัด แต่ปรากฏในการให้สัมภาษณ์ของ    
กวานจ้ำประจำบ้านผึ้งของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดว่าอพยพจากพม่าเข้าสู่หลวงพระบางในช่วงของพระ
เจ้าหรหมทัตเจ้าเมืองอังวะ-หงสา(ธันวา ใจเที่ยง, 2545)แต่ในพงศาวดารของพม่าและประวัติศาสตร์
ของพม่าไม่ปรากฏรายนามของกษัตริย์พม่า หากแต่พบในพงศาวดารล้านช้าง และงานของมหาบุนมี
(มหาบุนม ีเทบสีเมือง, 2554) ว่าเป็นกษัตริย์ของอาณาจักรล้านช้างตอนต้นที่ครองราชย์เพียง 10 
เดือน (พ.ศ.1971-1972) ในสมัยอาณาจักรล้านช้างของพระเจ้าฟ้างุ้มมหาราช โดยเป็นโอรสของ    
พระยาล้านคำแดง และถูกพระมเหสีของตนคือนางแก้วพิมพาปลงพระชนม์ที่ผาเดี่ยวใกล้แม่น้ำคานใน
ปี ค.ศ. 1429 (พระยาประมวญวิชาพูล, 2500)ตามประวัติศาสตร์ของเมืองหลวงพระบางระบุเอาไว้ว่า 
ขุนลอ ปฐมกษัตริย์ของอาณาจักรล้านช้างตั้งเมืองซาว (ซัว) เป็นราชธานี ภายหลังเปลี่ยนชื่อเรียกเป็น
เมืองเชียงดง-เชียงทอง และเจริญรุ่งเรืองอย่างมากในช่วง ค.ศ. 1361 จนสามารถผนวกเอาดินแดน
ภาคอีสานของไทยในปัจจุบัน ไปเป็นส่วนหนึ่งของอาณาจักรล้านช้างได้ และรับเอาพระพุทธศาสนา
นิกายเถรวาทจากเขมรเข้ามาเป็นศาสนาประจำชาติ จากนั้นอาณาจักรล้านช้างแตกออกเป็น 2 ฝ่าย
คือฝ่ายเหนือของพระเจ้าศรีวรวงษาราชกุมาร และฝ่ายใต้ของพระเจ้ากิจธนวราธิราช พระเจ้าไชย
เชษฐาธิราชได้อัญเชิญพระบางจากราชสำนักเขมร รวมไปถึงพระแก้วมรกต พระพุทธสิหิงค์ และพระ
แก้วขาวมาไว้ที่เมืองเชียงทอง ต่อมาเมื่อสิ้นสมัยของพระเจ้าสุริยวงศาธรรมิกราช ล้านช้างแตกออก 
เป็น 3 ช่วงอาณาจักร ได้แก่ 1) อาณาจักรล้านช้างเวียงจันทน์ หรือสปป.ลาวในปัจจุบัน โดยพระเจ้า
ไชยเชษฐธิราชที่ 2 ต้องลี้ภัยที่เวียดนามที่เมืองเว้ จึงเรียกขาน กันว่าพระเจ้าไชยองค์เว้ จากนั้น
พระองค ์ได้นำทัพจากเวียดนามเข้ายึดเวียงจันทน์ และปราบดาภิเษกยกตนขึ้นมาเป็นกษัตริย์ใน ค.ศ. 
1698 ต่อมา 2) อาณาจักรล้านช้างหลวงพระบาง แตกแยกในปี ค.ศ. 1707 หลวงพระบางแยกตัวออก
จากเวียงจันทน์ โดยพระเพทราชากษัตริย์แห่งกรุงศรีอยุธยามีบทบาทช่วยเหลือในการเจรจาการกจาร
ครอบครองปรปักษ์ดินแดนระหว่างหลวงพระบาง และเวียงจันทน์สงบลงปัจจุบันคือดินแดนทางตอน
ใต้ของลาวจนถึงนครจำปาสัก และหลวงพระบางเป็นอิสระต่อเวียงจันทน์ และ 3) อาณาจักรล้านช้าง
จำปาสัก มีท่าทีแข็งข้อต่อเวียงจันทน์ในช่วง ค.ศ.1714 และไม่อยากข้ึนตรงต่อเวียงจันทน์อีก จึงเชิญ
เจ้าหน่อกษัตริย์มาปกครองอาณาจักรล้านช้างจำปาสัก และรุ่งเรืองจนผนวกเอาดินแดนต่าง ๆ 
มากมาย ได้แก่ เมืองนครพนม เมืองคำม่วน เมือเชียงแตง เมืองมโนไพรของเขมร และฝั่งตะวันตกถึง
เมืองสุวรรณภูมิ ต่อมา ค.ศ.1778 สยามเข้าปกครองล้านช้างในสมัยของพระจากตากสิน โดยเข้า
ปกครองทั้ง 3 อาณาจักร ล้านช้างทั้งหมดจึงขึ้นตรงต่อกรุงธนบุรีและต้องส่งส่วยแก่สยาม จน ค.ศ.
1822 ในช่วงรัชสมัยของรัชกาลที่ 3 เกิดกบฏเจ้าอนุวงศ์ กองทัพสยามจึงเข้าปราบกบฏเจ้าอนุวงศ์ท่ี



 

 

  70 

เวียงจันทน์ได้สำเร็จ สยามปกครองล้านช้างยาวนานถึง 114 ปี ก่อนเสียดินแดนฝั่งซ้ายของแม่น้ำโขง
ให้กับฝรั่งเศสในปี ค.ศ. 1893 และอัญเชิญพระแก้วมรกตมายังสยามในปีเดียวกัน 
 เมื่อนำเอาคำสัมภาษณ์ของปราชญ์กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดที่ว่ากลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเกิดการ

อพยพเพราะขัดแย้งกับพระเจ้าพรหมทัตเจ้าเมืองอังวะ พระองค์จึงออกอุบายขับไล่กลุ่มชาติพันธุ์ไท

ตาดออกจากเมือง โดยธันวา ใจเที่ยง (2545: 38) ได้ให้ทัศนะเกี่ยวกับการออกอุบายขับไล่กลุ่มชาติ

พันธุ์ไทตาดของพระเจ้าพรหมทัตเอาไว้ว่าสาเหตุของการขับไล่อาจมาจากความแตกต่างทางเชื้อชาติ

มากกว่าประเด็นของการผิดใจในงานบุญของชาวอังวะ และมีการคลาดเคลื่อนจากงานของธันวา     

ใจเที่ยง (2545) ที่ระบุว่าพระเจ้าพรหมทัตเป็นเจ้าเมืองอังวะ แต่ไม่มีรายนามปรากฏในลำดับกษัตริย์

ของพม่าแต่มีปรากฎในรายนามของกษัตริย์ล้านช้าง นั่นทำให้สามารถอนุมานได้ว่ากลุ่มชาติพันธุ์ไท

ตาดได้อพยพจากพม่าเข้าสู่หลวงพระบางมาตั้งแต่ช่วงอาณาจักรล้านช้างในตอนต้นคืออาณาจักรล้าน

ช้างหลวงพระบางในช่วง ค.ศ.1707 อาจถอยร่นลงไปยังเมืองคำม่วนจากเหตุการณ์ในช่วง ค.ศ.1714 

ช่วงอาณาจักรล้านช้างจำปาสักท่ีรุ่งเรือง และไม่อยากข้ึนตรงต่อเวียงจันทน์อีก จึงเชิญเจ้าหน่อกษัตริย์

มาปกครองอาณาจักรล้านช้างจำปาสัก และเข้าครองเมืองนครพนม เมืองคำม่วน เมือเชียงแตง เมือง

มโนไพรของเขมร และฝั่งตะวันตกถึงเมืองสุวรรณภูมิ หรืออาจเกิดการอพยพจากการที่พระเจ้าไชย

เชษฐาธิราช ต่อต้านการทรงเจ้าเข้าผี รื้อศาลหลวง ศาลเจ้าผีเสื้อเมืองทรงเมือง และหันมานับถือ

พระพุทธศาสนาโดยสร้างวัดสุวรรณเทวโลกในช่วงเป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์ เพราะกลุ่ม      

ชาติพันธุ์ไทตาดมีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่เด่นชัดมากในการนับถือศาสนาผี โดยศรัทธาในสิ่งเหนือ

ธรรมชาติและผีบรรพบุรุษจึงอาจเกิดการต่อต้านถอยร่นย้ายถิ่นฐานอีกครั้งเพ่ืออิสรภาพในวิถีชีวิต 

เหตุการณ์เหล่านี้นับเป็นจุดกำเนิดการอพยพมายังจุดอพยพต่อไป คือ จุดอพยพที่ 4 เมืองท่าแขก 

หรือ แขวงคำม่วน สปป.ลาว 

 1.4 จุดอพยพที่ 4 เมืองท่าแขก แขวงคำม่วน สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว               
 กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเคลื่อนตัวถอยร่นลงมาจากอาณาจักรล้านช้างจำปาสัก หรือหลวง    

พระบางเข้าสู่เมืองท่าแขกแขวงคำม่วน ตามคำให้การของปราชญ์กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดที่ระบุว่ากลุ่ม

ชาติพันธุ์ไทตาดเคลื่อนตัวจากหลวงพระบางเข้าสู่คำม่วนภายใต้เงื่อนไขทางการเมืองระหว่างสยามกับ

ล้านช้างภายใต้การนำของเจ้าผ้าขาว (ผู้นำชนเผ่าไทตาด) ตรงกับเหตุการณ์ทางประวัติศาสตร์ของ

อาณาจักรล้านช้างตอนปลายที่กำลังก่อกำเนิดกบฏเจ้าอนุวงศ์ และสยามเสียดินแดนฝั่งซ้ายของแม่น้ำ

โขงให้กับฝรั่งเศสในเวลาต่อมาซึ่งเป็นดินแดนของแขวงคำม่วนในปัจจุบัน ก่อตั้งบ้านเรือนไทตาด ณ 



 

 

  71 

บ้านผาตาด เมืองยมราช แขวงคำม่วนในปัจจุบัน โดยลักษณะภูมิประเทศเป็นภูเขาหินและเป็นที่    

ราบลุ่ม ดังภาพประกอบที่ 7 ลักษณภูมิประเทศของบ้านผาตาด เมืองยมราช แขวงคำม่วน สปป.ลาว 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

ภาพประกอบที่ 7 ลักษณภูมิประเทศของบ้านผาตาด เมืองยมราช แขวงคำม่วน สปป.ลาว 

ที่มา: เอกสารประกอบการนำเสนอชนเผ่าไทตาดองค์การบริหารส่วนตำบลบ้านผึ้ง. (2558). 

 

เป็นเขตท่ีมีความอุดมสมบูรณ์ทางด้านธรรมชาติ และศิลปะวัฒนธรรม ซึ่งเป็นมรดกสืบทอด

มาแต่ดึกดำบรรพ์จนถึงปัจจุบัน เป็นที่ตั้งของปูชนียสถานที่สำคัญ คือ “พระธาตุสีโคตรตะบอง” 

ประชากรส่วนใหญ่นับถือศาสนาพุทธ นิกายเถรวาท เป็นศาสนาประจำชาติ ควบคู่ไปกับการนับถือ    

ผีบรรพบุรุษของชนชาติส่วนน้อยในแถบภูเขาสูง สังคมและวัฒนธรรม มีความคล้ายคลึงกับภาคอีสาน

ของไทยเป็นอย่างมาก มีประเพณีทางพระพุทธศาสนาและอ่ืนๆ เช่น วันมาฆบูชา วันสงกรานต์       

วันออกพรรษา บุญเข้าประดับดิน บุญเข้าสลาก บุญส่วงเฮือ (แข่งเรือ) บุญธาตุหลวงเวียงจันทน์           

ใช้ภาษาลาว เป็นภาษาราชการ ภาษาท่ีใช้ทั่วไป คือ ภาษาไทย, อังกฤษ, ฝรั่งเศส ที่ได้รับอิทธิพลมา

จากการตกเป็นอาณานิคมของฝรั่งเศส 

 

 



 

 

  72 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  ภาพประกอบที่ 8 ลักษณะบ้านเรือนของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในเมืองยมราช แขวงคำม่วน สปป.ลาว 

  ที่มา: เอกสารประกอบการนำเสนอชนเผ่าไทตาดองค์การบริหารส่วนตำบลบ้านผึ้ง. (2558). 

 

บ้านเรือนของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในเมืองยมราชมีลักษณะคล้ายบ้านเรือนอีสานทั่วไป     

เป็นบ้านไม ้ ยกสูง 1 ชั้นครึ่ง ชั้นล่างปล่อยโล่ง ฝาผนัง หลังคามุงด้วยไม้และสังกะสี บริเวณหลังคา   

มีกาแล  บางบ้านนิยมติดกระจกขนาดเล็กบริเวณหน้าจั่วเพ่ือความสวยงาม บริเวณเชิงทรายและ

ป้านลมมีลักษณะหยักปลาย คล้ายฟันปลา ในสมัยก่อนเรียก “แข้วหมาตาย” ตามภาษาโบราณ เรียก

ห้องนอนว่า “ห้องส้วม” และพ้ืนที่บริเวณด้านทิศตะวันออกมีไว้สำหรับหิ้งผีแจ เรียกว่า “ห้องนอก”                         

ดังภาพประกอบที่ 8 ลักษณะบ้านเรือนของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในเมืองยมราช แขวงคำม่วน       

สปป.ลาว 

 

 

 



 

 

  73 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 9 ลักษณะเครื่องแต่งกายของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ณ เมืองยมราช  
แขวงคำม่วน สปป.ลาว 

  ที่มา: เอกสารประกอบการนำเสนอชนเผ่าไทตาดองค์การบริหารส่วนตำบลบ้านผึ้ง. (2558). 

 

จากภาพประกอบที่ 9 ลักษณะการแต่งกายของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ณ เมืองยมราช แขวง 

คำม่วน สปป.ลาว บ่งบอกว่ากลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเป็นชาติพันธุ์สาขาหนึ่งในกลุ่มชาติพันธุ์ไท โดยกลุ่ม

ชาติพันธุ์ไทตาดนิยมแต่งกายด้วยโทนสีสว่าง หรือสีขาวในวันปกติ และนิยมสวมชุดโทนสีมืด หรือสีดำ 

สีครามย้อมหม้อ ในวันพิธีสำคัญ หรืองานมงคล โดยผู้ชายนิยมใส่กางเกงขาต่อ มัดเกี้ยวเอว หรือ

กางเกงเหน็บเตี่ยว และนิยมการสักลาย สวมเสื้อมีกระดุมทั้งแขนสั้นและแขนยาว ลักษณะกระดุมทำ

จากเหรียญสตางค์แดงท่ีมีรูตรงกลาง บ้างก็ทำจากวัสดุไม้ขัดเรียบ เป็นลักษณะกระดุมทั่วไป แต่นิยม

เป็กระดุมเป็นแถบยาวตามลักษณะการแต่งกายของชาวไททรงดำ แต่ชายแถบผ้ามีลักษณะพื้นขาวปัก

ดิ้นลายสีสันตามลักษณะการแต่งกายของชาวไทใหญ่ ลักษณะผ้าเป็นผ้าฝ้ายทอมีริ้วผ้าเป็นชั้น ๆ เป็น

ลักษะพิเศษของผ้าฝ้ายทอมือที่นิยมใช้กันในหมู่ชาวบ้านผาตาด เมืองยมราช แขวงคำม่วน สปป.ลาว  



 

 

  74 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 10 การแต่งกายของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ณ เมืองยมราช แขวงคำม่วน สปป.ลาว 
  ที่มา: เอกสารประกอบการนำเสนอชนเผ่าไทตาดองค์การบริหารส่วนตำบลบ้านผึ้ง. (2558). 

 

ในวันสำคัญจะนิยมนุ่งผ้าโสร่งในท่อนล่างร่วมกับสวมเสื้อหม้อห้อมและมีผ้าพาดบ่า ผู้หญิงจะ

นิยมสวมผ้าซิ่นหรือผ้าถุงสีดำ โดยผ้าถุงมีหัว และมีตีนเก็บ สวมเสื้อแขนยาวสีดำกระดุมเสื้อทำจาก

เหรียญสตางค์ดังรายละเอียดข้างต้น และในวันสำคัญจะนิยมมีผ้าแพรเบี่ยง ไว้สำหรับเบี่ยงพาดบ่าซ้าย 

หญิงสาวนิยมไว้ผมยาว บ้างก็เกล้าผม หรือมัดจุก และได้รับอิทธิพลจาก สปป.ลาวในระดับการไว้ผม

และทรงผม โดยเชื่อว่า เมื่อพบเจอหญิงสาวผมยาว มวยเก็บ สวยงาม แปลว่าเป็นหญิงสาวบริสุทธิ์ยัง

ไม่ผ่านการแต่งงาน แต่เมื่อพบหญิงสาวที่ตัดผมสั้น กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด หรือชาวลาวทั่วไปจะตัดสิน

ว่าเป็น  หญิงสาวที่ผ่านการแต่งงานมาแล้ว ทั้งหมดเป็นเพียงค่านิยมความเชื่อในสมัยก่อน ในปัจจุบัน

มีการเปิดกว้างในด้านกายภาพทั่วไปของมนุษย์ แต่ยังพบเห็นค่านิยมดังกล่าวอยู่บ้างในกลุ่มผู้สูงอายุ    

ที่เคร่งครัดปฏิบัติในวัฒนธรรมประเพณี 

 
 



 

 

  75 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 
ภาพประกอบที่ 11 ลักษณะเครื่องประดับของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ณ เมืองยมราช  

แขวงคำม่วน สปป.ลาว 
ที่มา: เอกสารประกอบการนำเสนอชนเผ่าไทตาดองค์การบริหารส่วนตำบลบ้านผึ้ง. (2558). 

 

เครื่องประดับเป็นกำไลแขน และขา มีลักษณะเป็นเครื่องเงิน ทรงกลม บ้างมีลวดลาย

แกะสลัก นิยมสลักเป็นชื่อผู้สวมใส่ วัสดุเป็นเนื้อเงิน ลักษณะตัน ทึบ ตลอดวงกำไล เป็นลักษณะ     

การข้ึนรูปเครื่องประดับของชาวบ้านแบบโบราณ ไม่มีความซับซ้อน ดังภาพประกอบที่ 11       

ลักษณะเครื่องประดับของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ณ เมืองยมราช แขวงคำม่วน สปป.ลาว โดยกลุ่มชาติ

พันธุ์ไทตาดในเมืองยมราชยังคงอัตลักษณ์ของชาติพันธุ์ไว้ ทั้งในด้านของภาษาพูดที่มีเอกลักษณ์เฉพาะ 

สถาปัตยกรรมบ้านเรือน การแต่งกาย และวิถีชีวิตที่ยังคงการเลี้ยงผีหมอไว้อยู่จวบจนปัจจุบัน       

และตกทอดมายังกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดที่อพยพข้ามแม่น้ำโขงมาจุดอพยพที่ 5 ขึ้นท่าท่ีวัดโอกาส              

อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม เป็นจุดอพยพสุดท้าย  

 

 



 

 

  76 

    1.5 จุดอพยพที่ 5 ข้ึนท่าที่วัดโอกาส อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 
  กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเคลื่อนตัวมายังท่าวัดโอกาส อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม             

เป็นจุดสุดท้ายในการอพยพ เมื่ออพยพมากลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดได้นำเอาวัฒนธรรมติดตัวมาด้วยจึงทำ

ให้สามารถยืนยันได้ถึงกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด โดยกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดได้อพยพมายังท่าวัดโอกาส ราว

ประมาณปีพ.ศ. 2369 เป็นช่วงกำเนิดกบฏเจ้าอนุวงศ์ (พ.ศ. 2369-2371) กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดอพยพ

โดยข้ามฝั่งแม่น้ำโขงจากฝั่งซ้ายมาฝั่งขวาของแม่น้ำโขง และขึ้นฝั่งยังท่าวัดโอกาสในเมืองนครพนม  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพประกอบที่ 12 พระติ้ว พระเทียม 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

  ตามการสัมภาษณ์จากปราชญ์กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดกล่าวเอาไว้ว่า เจ้าผ้าขาวมองเห็นขอน    

ไม้ติ้ว ไหลทวนแม่น้ำโขง จึงได้นำขึ้นมาจากน้ำและสร้างเป็นพระติ้วพระเทียม ปัจจุบันประดิษฐาน  

อยู่ที่วัดโอกาส ก่อนจะกระจายตัวไปถิ่นฐานริมห้วยผึ้ง จากเอกสารประกอบการนำเสนอชนเผ่าตาด

ขององค์การบริหารส่วนตำบลบ้านผึ้งระบุว่า เดิมชื่อบ้านโคกดาวควัน จนเกิดสงครามทุ่งไหหิน       

ใน สปป.ลาว มีนายทหารสัญชาติไทย “หลวงมน” และได้รับบาดเจ็บจากสงคราม จากนั้นได้รับการ

ช่วยเหลือจากชาวบ้านโคกดาวควัน จากนั้นมาชื่อหมู่บ้านจึงถูกเปลี่ยนเป็นบ้านพ่ึง (พ่ึงพาอาศัย)    

ก่อนจะเพ้ียนเสียงคำตามเวลามาเป็นบ้านผึ้งในปัจจุบัน (องค์การบริหารส่วนตำบลบ้านผึ้ง, 2558)  



 

 

  77 

  ไทตาด เป็นกลุ่มชนที่ถือว่าเป็นหนึ่งในกลุ่มชนชาติไทหรือชาติพันธุ์ไท สาขาหนึ่ง              

ซึ่งกลุ่มชนชาติไท นับเป็นกลุ่มชนพ้ืนเมืองขนาดใหญ่ มีหลากหลายกลุ่มย่อย อาศัยตามลุ่มน้ำ        

ทางตอนใต้ของสาธารณรัฐประชาชนจีนหรือทางเหนือของภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ เช่น    

แม่น้ำโขง แม่น้ำแดง แม่น้ำสาละวิน เป็นต้น เมื่อพิจารณาจากลักษณะกายภาพเบื้องต้น กลุ่มชาติพันธุ์

ไทตาด เป็นกลุ่มคนชาวเอเชียผิวเหลืองใช้ภาษาตระกูลไทลาว หรือไท-กะได คล้ายสำเนียงลาว

นครพนม (เขตอำเภอเมือง) แต่มีความแตกต่าง ที่สามารถแยกได้ว่าเป็นอีกกลุ่มชน จากคำยืนยันของ

กลุ่มนักปราชญ์ประจำชุมชน เช่น คุณตาแดง สีคะ ผู้ใหญ่อำคา ตะวงศ์ พ่อบัวบาน ฝ่ายเพีย ที่ได้

คัดลอกประวัติของกลุ่มชาติพันธุ์ตนจากใบลาน และผ่านการถ่ายทอดประวัติศาสตร์ชีวิต ของชุมชน 

รวมถึงการวิเคราะห์ร่วมกับเอกสารประวัติศาสตร์ด้านไทศึกษา โดยกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีอัตลักษณ์ท่ี

สะท้อนผ่านวิถีชีวิต ทั้งอัตลักษณ์การแต่งกาย ภาษาพูด พิธีกรรม และการดำรงชีวิต  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 13 ลักษณะการแต่งกายของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ณ บ้านหนองบัว 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 



 

 

  78 

     การแต่งกายของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีลักษณะเด่นคล้ายชาวไทใหญ่และไทดำ โดยกลุ่มชาติ

พันธุ์ไทตาดในอดีตแต่งกายด้วยผ้าทอมือที่ย้อมหม้อด้วยสีคราม ออกโทนค่อนข้างเข้ม (Navy blue) 

ชายนิยมสักลาย และนุ่งผ้าเตี่ยว ผู้หญิงนิยมไว้ผมยาว บางมัดจุก บ้างเกล้าผม แต่งกายด้วยเสื้อแขน

กระบอก กระดุมเสื้อทำจากเหรียญสตางค์แดง และมีผ้าเบี่ยง ในวันปกติจะนิยมใส่โทนสีสว่าง หรือสี

ขาวส่วนวันที่มีงานสำคัญจะนิยมใส่โทนมืดดังข้อความข้างต้น  ในปัจจุบันแต่งกายคล้ายชาวบ้านปกติ

ในไทย บ้านเรือนที่มีเอกลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในแขวงยมราชจะบุฝาผนังบ้านด้วยไม้        

มีกาแล ป้านลมและเชิงทราย มีรอยหยัก ในปัจจุบันบ้านเรือนของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในนครพนม 

จะมีห้องในด้านทิศตะวันออกไว้เป็นห้องสำหรับผีบรรพบุรุษ เรียกว่า “ห้องนอก” 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 14 สัญลักษณ์ผีแจ 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

  ในมุมใดมุมหนึ่งของห้องนอกจะมีหิ้งของ “ผีแจ” ตั้งอยู่ โดยคำว่า แจ ในภาษาไทยตาด

แปลว่า มุมห้อง เช่นเดียวกับในภาษาอีสาน ดังภาพประกอบที่ 14 สัญลักษณ์ผีแจ โดยมีฝากระแตะ

เป็นสัญลักษณ์แทนผีแจในการสักการะบูชาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ฝากระแตะมีลักษณะเป็นไม้ไผ่

เหลาบางสานไขว้กันไปมา เป็นลักษณะของฝาผนังบ้านเรือนในสมัยก่อน จากการสัมภาษณ์ แม่พัน  



 

 

  79 

ถานา (ภรรยากวานจ้ำประจำบ้านผึ้ง) ได้ให้ข้อมูลว่า เป็นฝาผนังโบราณที่ตัดส่วนออกมาเพ่ือเป็น

สิ่งของเชิงสัญลักษณ์แทนการะลึกถึงบรรพบุรุษในสมัยก่อนที่ใช้ฝากระแตะในการสร้างที่อยู่อาศัย และ     

ห้ามผู้เป็นเขยของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดผ่านจนกว่าจะได้รับอนุญาต ภาษาที่ใช้ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด

มีเอกลักษณ์ในคำลงท้ายประโยคที่ลงท้ายด้วยคำว่า “เห้อ” กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีพิธีกรรมที่เก่ียวกับ

ผีและความเชื่อในสิ่งเหนือธรรมชาติหลายพิธีกรรม ได้แก่ พิธีกรรมการกินดองจ้ำหัวหมู การเลี้ยง     

ผีหมอ การเหยาต่าง ๆ เช่น การเหยา  ตัดผี เหยากำเลิศ เหยาปัว (ธันวา ใจเที่ยง, 2545) 

  กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดได้กระจายตัวไปตั้งรกรากในพ้ืนที่บ้านผึ้งตำบลบ้านผึ้ง บ้านหนองบัว           

ตำบลนาราชควาย และบ้านหนองบัว ตำบลนาราชควาย ในอำเภอเมืองนครพนม กลุ่มชาติพันธุ์ไท

ตาดนำเอาวัฒนธรรมติดตัวไปด้วยเสมอแม้จะอพยพหลายต่อหลายครั้ง โดยสะท้อนผ่านวิถีชีวิตด้าน

การแต่งกาย ภาษา การละเล่น พิธีกรรมต่าง ๆ โดยปรับเปลี่ยนตามสภาพแวดล้อม ตามกาลเวลา 

และเงื่อนไขของสังคมใหม่ที่อพยพมา และในขณะเดียวกันก็ยังคงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ของชาติพันธุ์ กลุ่ม

ชาติพันธุ์ไทตาดยังคงมีความเชื่อเกี่ยวกับสิ่งเหนือธรรมชาติ หรือการนับถือผี เชื่อว่ามนุษย์นั้นเมื่อ

เสียชีวิตแล้วสูญสลายไปเพียงร่างกาย แต่จิตวิญญาณยังอยู่ โดยการนับถือผีของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด

เป็นการนับถือผีบรรพบุรุษและผีชุดอ่ืน ๆ โดยกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเชื่อว่าผีบรรพบุรุษหรือเจ้าผ้าขาว 

และผีทีก่ลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเชื่อว่ามีอิทธิฤทธิ์ในการดลบันดาลให้พืชพันธุ์อุดมสมบูรณ์ คือ ผีหัวไร่

ปลายนา หรือผีตาแฮก ดลบันดาลให้หมู่บ้านสงบสุข หรือผีปู่ตา และผีชุดอ่ืน ๆ กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด

เชื่อว่าผีบรรพบุรุษอาศัยอยู่ที่บ้านผึ้ง และจะมีการเลี้ยงใหญ่ทุกปีมีการจัดเลี้ยงเป็นประจำทุกปีในช่วง

เดือน 3 หรือเดือนกุมภาพันธ์ของทุกปี หลังจากว่างเว้นจากการทำนา และทุก ๆ 3 ปีจะวนมาจัดที่

ชุมชนบ้านผึ้งที่เชื่อว่าผีบรรพบุรุษอาศัยอยู่ โดยกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดยังคงอัตลักษณ์ด้านการแต่งกาย 

ภาษาพูด และพิธีกรรมไว้ในประเพณีสำคัญ ซึ่งผู้วิจัยจะกล่าวถึงในหัวข้อต่อไปคืออัตลักษณ์ทางดนตรี

ในพิธีกรรมเหยารักษาโรค 

2. อัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด  
เมื่อเกิดการอพยพสิ่งที่มนุษย์จะนำติดตัวไปทุกที่คือวัฒนธรรมที่สะท้อนผ่านวิถีชีวิตและ   

การดำรงชีพ กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดได้นำเอาวัฒนธรรมที่มีอัตลักษณ์บ่งบอกว่าเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด

ติดตัวมายังจุดอพยพสุดท้ายคือจังหวัดนครพนมโดยขึ้นท่าที่วัดโอกาส และกระจายตัวไปตั้งรกรากเป็น

ชุมชนไทตาด กินอาณาบริเวณ 3 หมู่บ้าน ได้แก่บริเวณบ้านผึ้ง ตำบลบ้านผึ้ง บ้านหนองบัว               



 

 

  80 

ตำบลนาราชควาย และบ้านนาคำกลาง ตำบลนาทราย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม       

เมื่อวันเวลาผ่านไปกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดที่ถูกแวดล้อมด้วยสภาพสังคมในยุคศตวรรษที่ 21 ปัจจัยทาง

เทคโนโลยีที่ก้าวหน้าอย่างรวดเร็วที่ส่งผลกระทบโดยตรงต่อวิถีชีวิตมนุษย์ ทั้งในด้านของความเป็นอยู่

ที่มีความสะดวกสบายมากข้ึน ด้านแนวคิดและความเชื่อที่มีความเป็นวิทยาศาสตร์มากขึ้น มีเหตุผล

รับรองทุก ๆ เหตุการณ์ทั้งท่ีเกิดจากมนุษย์และธรรมชาติ ภายใต้เงื่อนไขของสังคมที่กำลังขับเคลื่อน   

ไปข้างหน้าอย่างรวดเร็วทำให้กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดได้รับอิทธิพลของการแพร่กระจายทางวัฒนธรรม             

ในศตวรรษท่ี 21 ทำให้ในอัตลักษณ์ที่เด่นชัดที่สุดของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดในจังหวัดนครพนมที่ยัง

หลงเหลืออยู่ คือวัฒนธรรมการนับถือผี โดยกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดนั้นยังคงมีการเลี้ยงผีหมออยู่เป็น

ประจำทุกปีที่ชุมชนไทตาดทั้ง 3 หมู่บ้าน และจะมีการเลี้ยงใหญ่ที่บ้านผึ้ง ตำบลบ้านผึ้ง ที่กลุ่มชาติ

พันธุ์ไทตาด มีความเชื่อว่าเป็นพื้นที่อาศัยของผีเจ้าผ้าขาวที่เป็นดวงวิญญาณของบรรพบุรุษ และกลุ่ม

ชาติพันธุ์ไทตาดยังคงมีความเชื่อในอำนาจการดลบันดาลของสิ่งเหนือธรรมชาติอยู่ ว่าสามารถดล

บันดาลให้เกิดอาเพศ เกิดภัยพิบัติ และเกิดการเจ็บป่วยได้ และวิธีรักษาก็คือการติดต่อสื่อสารกับผี

บรรพบุรุษโดยผ่านตัวกลางเป็นกวานจ้ำประจำหมู่บ้านนั้น ๆ ผู้วิจัยจึงมุ่งศึกษาในเรื่องอัตลักษณ์ของ

ดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด และกำหนดขอบเขตพ้ืนที่ในการเก็บข้อมูล

ภาคสนามเป็นกลุ่มเป้าหมายในการศึกษาที่บ้านหนองบัว หมู่ที่ 5 ตำบลนาราชควาย อำเภอเมือง

นครพนม จังหวัดนครพนม โดยผู้วิจัยได้จำแนกประเด็นจากข้อมูลที่ศึกษารวบรวมมาไว้ทั้งหมด 1) 

พิธีกรรมเหยารักษาโรค 2) เครื่องดนตรีที่ใช้ในพิธีกรรม 3) บทเพลงที่ใช้ในพิธีกรรม ดังนี้ 

2.1 พิธีกรรมเหยารักษาโรค 
พิธีกรรมเหยารักษาโรค เป็นพิธีกรรมที่เกิดจากความเชื่อของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ที่มี

ความศรัทธาและนับถือผีบรรพบุรุษ โดยเชื่อในสิ่งเหนือธรรมชาติว่ามีอำนาจและอิทธิฤทธิ์ในการดล

บันดาลให้เกิดสิ่งต่าง ๆ ได้ ทั้งในด้านดี และด้านลบ โดยแลกกับการที่ชาวบ้านในชุมชนไทตาดนั้น

ประพฤติปฏิบัติดีอย่างสม่ำเสมอ โดยเมื่อตามความเชื่อผีที่กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดนับถือเป็นผีประเภท   

ผีบรรพบุรุษการแสดงออกถึงความกตัญญู กตเวที จึงเป็นสิ่งที่ชาวตาดเชื่อว่าทำให้ผีพอใจจนสามารถ

ดลบันดาลสิ่งดี ๆ ให้แก่กลุ่มชาติพันธุ์ของตนได้ อาทิ เมื่อประพฤติปฏิบัติดี มีการเข้าร่วมหรือ มีส่วน

ร่วมในการเลี้ยงผีหมอเป็นประจำทุกปี มีการเซ่นสรวงบูชาไม่ขาดตกบกพร่อง สิ่งที่เคารพนับถือก็จะ

สามารถดลบันดาลให้ครอบครัวนั้น ๆ มีความสงบ ร่มเย็น ทำมาหากินเจริญรุ่งเรือง มีกินมีใช้และ



 

 

  81 

ในทางตรงกันข้ามหากประพฤติผิดต่อผีบรรพบุรุษ ก็จะเกิดอาเพศแก่ตัวผู้กระทำผิด เกิดการล้มป่วย        

โดยไม่ทราบสาเหตุ ทำมาค้าขายไม่ขึ้น ชีวิตติดขัด เงินทองขัดสน เมื่อเกิดเหตุดังกล่าว กลุ่มชาติพันธุ์

ไทตาดมีความเชื่อว่าเกิดจากการะกระทำผิดต่อผีบรรพบุรุษจึงต้องแก้ท่ีต้นเหตุด้วยการสื่อสื่อสารกับผี      

เพ่ือหาสาเหตุ โดยมีกวานจ้ำเป็นตัวกลางในการสื่อสารและทำพิธีเพ่ือหาสาเหตุของการเจ็บป่วย      

บ้างก็เป็นเพียงอาการหนาวสั่น มีไข้เล็กน้อย ไปจนถึงหนักจนกระท่ังถึงแก่ชีวิต โดยผู้วิจยัจำแนก

ข้อมูลของพิธีกรรมเหยาออกเป็น 4 ส่วนด้วยกัน อันได้แก่ 1.เครื่องประกอบพิธีกรรม 2.สถานที่        

ในการประกอบพิธีกรรม 3.บุคคลในการประกอบพิธีกรรม และ 4.ลำดับขั้นตอนในการประกอบ

พิธีกรรม ดังนี้ 

 2.1.1 เครื่องประกอบพิธีกรรม 

    2.1.1.1 เครื่องคายสำหรับหมอเหยา: ในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของชาว          

ไทตาด มีความหมายแทนเครื่องเซ่นสรวงบูชาผีเพื่อผีอัญเชิญ ลงมาเทียมร่างหมอเหยาเพ่ือรักษา

อาการเจ็บป่วยของผู้ป่วย ซึ่งประกอบไปด้วย ดอกไม้ ธูป เทียน หมาก พลู บุหรี่ อย่างละ 5 คู่ เงินฮาง

หรือเงินลาด บ้างก็เป็นเงินหมากค้อหรือเงินพดด้วง นับเป็นค่าเครื่องคายหรือที่ชาวบ้านเรียกกัน      

ติดปากว่าค่าคาย ฝ้ายหรือด้ายสายสิญจน์ และผ้าแพร หมอเหยาบางคนมีเครื่องคายที่เพ่ิมเติมพิเศษ

มาเป็นเครื่องเสริมสวยของหญิงสาวสมัยก่อน เช่น แป้ง หวี และกระจก เชื่อว่าเป็นความต้องการและ

การให้ความเคารพผีที่จะมาเทียมท่ีเชื่อว่าเป็นเพศหญิง ซึ่งเชื่อว่าหากเครื่องคายไม่ครบ ผีจะไม่     

เทียมร่างหมอเหยาและไม่สามารถเริ่มพิธีกรรมได้ ส่วนเงินค่าครูนั้นเป็นเงินปัจจุบันที่หมอเหยา       

แต่ละคนมีค่าคำนวณไม่เท่ากัน ขึ้นอยู่กับว่าหมอเหยาผู้นั้นรับขันธ์ครูที่มีค่าครูมามูลค่าเท่าไหร่       

จึงไม่สามารถระบุค่าครูที่แน่นอนได้ จากการสัมภาษณ์หนึ่งในหมอเหยาที่ผู้วิจัยทำการเก็บข้อมูล     

ระบุว่าการทำช่อดอกไม้ในขันธ์ผีนั้นจะถือกันให้เอาดอกไม้ทับเทียน กล่าวว่า ให้นำเทียบใส่ลงไปใน

กรวยก่อนจึงนำดอกไม้วางทับลงไป 

 

 

 

 



 

 

  82 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 15 เครื่องคายที่ใส่เงินฮาง 

  ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 

 

 ขันธ์เครื่องคายของหมอเหยาคนที่ 1 ประกอบไปด้วยข้าวสาร กรวยดอกไม้ ดอกไม้ที่ใช้

เป็นดอกดาวเรือง ธูป เทียน จัดชุดในกรวยดอกไม้ อย่างละ 5 คู่ ไข่ไก่ 1 ฟอง และเงินฮาง 2 แท่ง 

จากการสัมภาษณ์หมอเหยาคนที่ 1 กล่าวว่า เงินค่าคายที่เป็นเงินฮางนั้น เป็นเงินตกทอดจาก      

บรรพบุรุษเป็นเงินที่ใช้ในสมัยก่อน หมอเหยาจึงมีความเชื่อที่จะใช้เงินฮางเพ่ือเป็นสื่อกลางระหว่างผี

บรรพบุรุษและหมอเหยาสำหรับการประกอบพิธีกรรม ส่วนเงินค่าครูนั้น หมอเหยาคนที่ 1 เรียกเงิน

ค่าครูจำนวน 40 บาทเป็นเงินชนิดที่ใช้กันในปัจจุบัน โดยหมอเหยาแต่ละคนก็จะมีการเรียกค่าครูใน

จำนวนที่แตกต่างกันออกไปตามแต่ขันธ์ครู ที่รับมา โดยเครื่องคายของหมอเหยาจะเป็น  เครื่องคาย

คนละชุดกับเครื่องคายของหมอแคน โดยหมอเหยาคนที่ 1 จะใช้หมอแคนในการประกอบพิธีกรรมใน

บางครั้ง หรือสำหรับการประกอบพิธีกรรมใหญ่ หากเป็นเพียงการเจ็บป่วยทั่วไป ถือว่าเป็นเพียงการ

หาสาเหตุของการเจ็บป่วย และบนบานไว้สำหรับการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคในครั้งต่อไป 

หมอเหยาจะประกอบพิธีกรรมแต่เองเพียงผู้เดียวและในการประกอบพิธีกรรมในครั้งนี้หมอเหยาไม่ได้

มีหมอแคนร่วมในการประกอบพิธีกรรม เรียกว่า เหยาส่องผี 

 



 

 

  83 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 16 เครื่องคายที่ใส่เงินหมากค้อ 

  ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 

 ขันธ์เครื่องคายของหมอเหยาคนที่ 2 ประกอบไปด้วยข้าวสาร กรวยดอกไม้ ดอกไม้ที่ใช้เป็น

ดอกลีลาวดี (กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเรียกดอกจำปาลาว) ธูป เทียน บุหรี่มวน จัดชุดในกรวยดอกไม้   

อย่างละ 5 คู่ ไข่ไก่ 1 ฟอง เหล้าขาวขวดเล็ก 1 ขวด ผ้าแพรขาว 1 ผืน และเงินหมากค้อ 4 ก้อน    

เงินหมากค้อหรือเงินพดด้วงในสมัยก่อนของไทย โดยมีความเชื่อคล้ายหมอเหยาคนที่ 1 เกี่ยวกับเงิน

หมากค้อว่าใช้เป็นเครื่องประกอบพิธีกรรมเพ่ือเป็นสื่อกลางในการติดต่อสื่อสารกับผีบรรพบุรุษ และมี

เครื่องอย่างอ่ืนเพื่อเป็นเครื่องเซ่นสรวงบูชาเพ่ือแสดงความเคารพแก่ผีบรรพบุรุษ จากการสัมภาษณ์

หมอเหยาคนที่ 2 กล่าวว่า บางครั้งท่ีผีบรรพบุรุษท่ีเป็นผู้หญิงมาเทียมร่าง (เข้าทรง) ก็จะฟ้อนรำด่ืม

เหล้าสนุกสนาน แต่หากผีบรรพบุรุษที่เป็นผู้ชายมาเทียมร่างก็จะสูบบุหรี่ แสดงออกด้วยกิริยาท่าทางที่

ห้าวหาญ เป็นนักรบโบราณ ควงดาบ เล่นง้าว นั่งชันเข่าคล้ายท่าทางของเพศชายในสมัยโบราณในการ

ประกอบพิธีกรรมในครั้งนี้หมอเหยาคนที่ 2 ประกอบพิธีกรรมเพียงผู้เดียว ไม่มีหมอแคนร่วมในการ

ประกอบพิธีกรรม โดยจากคำสัมภาษณ์หมอเหยาคนที่ 2 กล่าวคล้ายหมอเหยาคนที่ 1 ถือว่าเป็นเพียง

การหาสาเหตุของการเจ็บป่วย และบนบานไว้สำหรับการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคในครั้งต่อไป 



 

 

  84 

หมอเหยาจะประกอบพิธีกรรมแต่เองเพียงผู้เดียวและในการประกอบพิธีกรรมในครั้งนี้หมอเหยาไม่ได้

มีหมอแคนร่วมในการประกอบพิธีกรรมเป็นการประกอบพิธีกรรมเหยาส่องผีเช่นเดียวกับหมอเหยาคน

ที่ 1  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

ภาพประกอบที่ 17 เครื่องคายที่ใส่เครื่องเสริมความงาม 

  ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 

 

ขันธ์เครื่องคายของหมอเหยาคนที่ 3 ประกอบไปด้วยข้าวสาร กรวยดอกไม้ ดอกไม้ที่ใช้เป็น

ดอกลีลาวดี(กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเรียกดอกจำปาลาว) ธูป เทียน บุหรี่มวน จัดชุดในกรวยดอกไม้อย่าง

ละ 5 คู่   ไข่ไก่ 1 ฟอง เหล้าขาวขวดใหญ่ 1 ขวด แป้งฝุ่น 1 กระป๋อง หวี 1 เล่ม กระจก 1 อัน 

ผ้าขาวม้า 1 ผืน และเงินเหรียญที่ใช้กันในปัจจุบัน จำนวน 16 บาท  หมอเหยาคนที่ 3 ไม่มีเงินโบราณ

ในเครื่องคายดังเช่นหมอเหยาคนที่ 1 และหมอเหยาคนที่ 2 ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรค

ของหมอเหยาคนที่ 3 ในครั้งนี้ มีหมอแคนร่วมประกอบพิธีกรรมทำหน้าที่เป็นนักดนตรีในการ

ประกอบพิธีกรรมโดยเครื่องคายของหมอแคนจะแยกจากเครื่องคายของหมอเหยาคนละชุดซึ่งจะ

กล่าวถึงในลำดับถัดไปในหัวข้อเครื่องคายของหมอแคน 



 

 

  85 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพประกอบที่ 18 เครื่องคายสำหรับหมอแคน 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 

 

 2.1.1.2 เครื่องคายสำหรับหมอแคน: ประกอบด้วยขันธ์ 5 อันได้แก่ ดอกไม้ ธูป เทียน

อย่างละ 5 คู่ หมาก พลู บุหรี่มวนและเหล้า ลักษณะคล้ายเครื่องคายของหมอเหยา เพียงไม่ได้ใช้ใน

การประกอบพิธีกรรมระหว่างเป่าแคนในพิธีกรรมใช้เพียงเพ่ือเป็นการระลึกถึงครูบาอาจารย์ของหมอ

แคนเพียงเท่านั้นดังภาพประกอบที่ 18 เครื่องคายสำหรับหมอแคน 

 2.1.1.3 อุปกรณ์เสี่ยงทาย: มีองค์ประกอบเหมือนเครื่องคาย เพียงแต่ประกอบไปด้วย

ดาบหรือง้าว ข้าวสารในภาชนะขาดใหญ่ เช่น ถาด หรือ พาน และไข่ไก่ ใช้ในการเสี่ยงทายในการลง

มาเทียมร่างของผี โดยมีเงื่อนไขในการเสี่ยงทายตามที่หมอเหยาเป็นผู้กำหนดผ่านการสื่อสารกับผี    

จากการลงพ้ืนที่เก็บข้อมูลสัมภาษณ์หมอเหยาแต่ละคนมีวิธีการเสี่ยงทายที่แตกต่างกันตามความเชื่อ

ของขันธ์ที่รับมา ผู้วิจัยได้จำแนกเงื่อนไขในการเสี่ยงทายไว้ดังตารางที่ 6 เงื่อนไขการเสี่ยงทาย 

 



 

 

  86 

เครื่องเสี่ยงทาย ลักษณะท่ีน่าจะเป็น เงื่อนไขในการเสี่ยงทาย 
ข้าวสาร 
ไข่ไก่ 

ข้าวสาร 
เหล้าขาว 

ไข่ตั้ง / ไข่ล้ม บนดาบ 
ไข่ตั้ง / ไข่ล้ม บนขวดเหล้า 
เมล็ดข้าวสารค้างบนยอดไข่ 

ผีจะลงมาเทียมหรือไม่ 

ผีจะอนุญาตให้ทำพิธีกรรมต่อหรือไม่ 

ผีจะรักษาคุ้มครองหรือไม่ 

 

ตางรางที่ 6 เงื่อนไขในการเสี่ยงทาย 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

  

 จากตารางที่ 6 เงื่อนไขในการเสี่ยงทาย จะเห็นได้ว่าเงื่อนไขของการเสี่ยงทายจะเป็นการถูก

กำหนดโดยหมอเหยาเพ่ือหาคำตอบในการประกอบพิธีกรรมรักษาโรคแต่ละครั้ง  หมอเหยาจะเป็นผู้

เสี่ยงทายโดยใช้การตั้งคำถามต่อผีบรรพบุรุษที่มาเทียมร่างโดยผ่านกลอนลำหรือบทร้องเสมือน

รูปแบบการบริกรรมคาถาในการประกอบพิธีกรรม และตั้งเงื่อนไขคำตอบให้ออกมาเพียงสองตัวเลือก 

คือ ใช่ กับ ไม่ โดยกำหนดให้คำตอบของผีออกมาในเชิงสัญลักษณ์ในลักษณะที่น่าจะเป็นของผลในการ

เสี่ยงทายจากอุกรณ์การเสี่ยงทายที่มีอยู่ในพิธีกรรมครั้งนั้น ๆ  เช่น หากผีจะลงมาเทียมร่าง หมอเหยา

จะตั้งเง่ือนไขให้เสี่ยงแล้วไข่สามารถตั้งได้บนบริเวณที่เป็นไปได้ค่อนข้างน้อย เช่น บนขวดเหล้า       

บนดาบ หรือแม้กระทั่งบนปลายแหลมของดาบเพ่ือแสดงความศักดิ์สิทธิ์ ความปาฏิหาริย์ให้แก่การ

ประกอบพิธีกรรม หากผีบรรพบุรุษจะไม่ลงมาเทียมร่าง หมอเหยาจะกำหนดเงื่อนไขในการเสี่ยงทาย

ให้เสี่ยงไข่ล้ม หรือ หากผู้ไข้ท่ีมาเจ็บป่วยเพราะ ทำผิดฮีตผิดคองให้เมล็ดข้าวสารค้างบนยอดไข่ และ

ทำการโปรยเมล็ดข้าวสารลงเป็นยอดไข่ ให้เมล็ดข้าวสารค้างบนยอดไข่ท่ีกลมมล ซึ่งยากท่ีจะเกิดการ

ตกค้างของสิ่งของหรือเมล็ดข้าวสารได้เป็นการแสดงความศักดิ์สิทธิ์ ความปาฏิหาริย์ให้แก่การ

ประกอบพิธีกรรมอีกเช่นเดียวกัน โดยจากการสัมภาษณ์หมอเหยา ได้ให้ข้อมูลว่า ไข่นั้นเปรียบเสมือน

สิ่งบริสุทธิ์ดุจดวงวิญญาณที่มากด้วยบุญบารมีของผีบรรพบุรุษที่จะลงมาเทียมร่างจึงใช้ไข่เป็นตัวแทน

ในเครื่องเสี่ยงทายสำหรับใช้ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรค ดังภาพประกอบต่อไปนี้ 

 

 



 

 

  87 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพประกอบที่ 19 การเสี่ยงทายให้เมล็ดข้าวสารค้างยอดไข่ 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 

 

 จากภาพประกอบที่ 19 การเสี่ยงทายให้ข้างค้างยอดไข่  เป็นการเสี่ยงทาย  โดยการตั้ง

เงื่อนไขให้มีผลจากการเสี่ยงทาย 2 ตัวเลือก คือ ใช่ และ ไม่ใช่ โดยมีเงื่อนไขว่า ตัวเลือกใดตัวเลือก

หนึ่งจะต้องมีเมล็ดข้าวสารค้างบนยอดไข่ระหว่างตัวเลือก ใช่ และ ไม่ใช่ โดยหมอเหยาจะทำการโปรย

เมล็ดข้าวสารลง บนยอดไข่ให้เมล็ดข้าวสารค้างบนยอดไข่จนกว่าจะสำเร็จ หากโปรยไปได้สักระยะ

หนึ่งแล้วเมล็ดข้าวสารไม่ค้างบนยอดไข่ จะถือว่าผลของการเสี่ยงทายเป็นไปตามเงื่อนไขที่เมล็ดข้าวไม่

ค้างบนยอดไข่นั่นเอง ยอดไข่ที่กลมมลมีความเป็นไปได้ยากที่จะเกิดการตกค้างของสิ่งของเหรือเมล็ด

ข้าวสารได้ เป็นการแสดงความศักดิ์สิทธิ์ ความปาฏิหาริย์ให้แก่การประกอบพิธีกรรม 

 

 

 



 

 

  88 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 20 การเสี่ยงทายให้ไข่ตั้งบนดาบ 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 

 

 จากภาพประกอบที่ 20 การเสี่ยงทายให้ไข่ตั้งบนดาบ เป็นการเสี่ยงทาย โดยการตั้งเงื่อนไขให้

มีผลจากการเสี่ยงทาย 2 ตัวเลือก คือ ใช่ และ ไม่ใช่ โดยมีเงื่อนไขว่าตัวเลือกใดตัวเลือกหนึ่งไข่จะต้อง

สามารถตั้งได้บนดาบระหว่างตัวเลือก ใช่ และ ไม่ใช่ โดยหมอเหยาจะทำการวางไข่ลงบนดาบประมาณ 

3 -5 ครั้งหรือมากกว่านั้นตามการขับลำ หากพยายามอย่างถึงท่ีสุดแล้วจะถือว่าผลของการเสี่ยงทาย

เป็นไปตามเงื่อนไขที่ไข่ไม่สามารถตั้งได้บนดาบได้นั่นเอง ด้วยรูปทรงของไข่ท่ีกลมมล ทำให้ยากต่อการ

ที่จะสามารถตั้งได้บนพื้นราบอย่างดาบ นับเป็นการแสดงความศักดิ์สิทธิ์ ความปาฏิหาริย์ให้แก่การ

ประกอบพิธีกรรมอีกหนึ่งวิธี 



 

 

  89 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 21 สถานที่ในการประกอบพิธีกรรม 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 2.1.2 สถานที่ในการประกอบพิธีกรรม: สถานที่ในการประกอบพิธีกรรมเป็นบ้านของผู้ป่วย 

ในบริเวณลานโล่งของบ้าน หรือห้องโถง เพ่ือความสะดวกในการประกอบพิธีกรรม และวางเครื่องคาย 

ในการทำพิธีกรรมเหยาบางกรณีผู้ป่วยไม่สามารถลุกข้ึนนั่งในท่ายืดเหยียดได้ จึงต้องทำพิธีกรรมเหยา

ด้วยอิริยาบถท่ีนอนป่วยอยู่ ผู้วิจัยได้จำลองตำแหน่งในพ้ืนที่ของการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรค

ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ดังภาพประกอบที่ 22 ภาพจำลองบริบทสถานที่ในการประกอบพิธีกรรม

เหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

  



 

 

  90 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
    
 
 

ภาพประกอบที่ 22 ภาพจำลองบริบทสถานที่ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของ 
กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

     จากภาพประกอบที่ 23 ภาพจำลองบริบทสถานที่ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรค  

ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ทำให้บริเวณในการประกอบพิธีกรรมจำเป็นต้องมีพ้ืนที่พอสมควร และเม่ือ

การรักษาผ่านพิธีกรรมสำเร็จลุล่วง หมอเหยา ผู้ป่วย และญาติของผู้ป่วย จะทำการร่ายรำตามจังหวะ

ของเสียงแคนตามการเชื้อเชิญของหมอเหยา เชื่อว่าทำให้ผีสนุก พอใจ แล้วจะหายซึ่งโรคภัย ถือเป็น   

กุสโลบายในการรักษา ตลอดจนการผูกแขนรับขวัญผู้ป่วยหลังเสร็จพิธีกรรม ด้วยเหตุข้างต้นบริบท

ของสถานที่ในการประกอบพิธีกรรมจึงจำเป็นต้องมีความโล่ง กว้าง และสามารถรองรับผู้คนที่เข้าร่วม

พิธีกรรมได้อย่างน้อยจำนวน 3-5 คนขึ้นไป 

 2.1.3 บุคคลในการประกอบพิธีกรรม: ผู้วิจัยได้จำแนกผู้ที่เก่ียวข้องในการประกอบพิธีกรรม

ออกเป็น 2 กลุ่ม ตามกลุ่มเป้าหมายที่ผู้วิจัยกำหนด โดยตัดกลุ่มผู้รู้ (Key Informants) ออกจาก   

การวิเคราะห์ในหัวข้อนี้ เนื่องจากกลุ่มผู้รู้ไม่ได้อยู่ในการประกอบพิธีกรรมครั้งนี้ จากการวิเคราะห์

บุคคลในการประกอบพิธีกรรมผู้วิจัยได้จำแนกไว้ดังนี้ 

หมอเหยา 

หมอแคน 

ผู้ป่วย 

ญาติผู้ป่วย/ 

ผู้ร่วมชมพิธีกรรม 

เครื่องคาย 



 

 

  91 

2.1.3.1 กลุ่มผู้ปฏิบัติ (Casual Informants)  ได้แก่  
    1) หมอเหยา: เป็นผู้ดำเนินพิธีกรรมตัวหลัก มีหน้าที่เป็นร่างทรงและ                              

เป็นตัวกลางในการสื่อสารกับผีที่หมอเหยานับถือ ประกอบพิธีกรรมโดยใช้เครื่องคายอัญเชิญผีลงมา

เทียมร่างโดยการขับลำ และ ฟ้อนลำ เพ่ือทำการเสี่ยงทายรักษาโรคด้วยอุปกรณ์เสี่ยงทายที่มี กล่าวคือ 

ทำให้ผีเป็นผู้หาสาเหตุการเจ็บป่วยของ ผู้ป่วย และขอวิธีแก้ไขเพ่ือเป็นการรักษา                          

   2) หมอแคน: ทำหน้าที่เป็นนักดนตรีในพิธีกรรม มีหน้าที่บรรเลงแคน  

เพ่ือให้เสียงดนตรีเป็นสื่อกลางในการสื่อสารระหว่างมิติของผี และหมอเหยา ตลอดจนช่วยส่งเสริมให้

บรรยากาศในพิธีกรรมมีความศักดิ์สิทธิ์ และตื่นเต้นเร้าใจมากข้ึนเมื่อหมอแคนเร่งจังหวะของ

เสียงดนตรีให้เร็วขึ้นตามอิริยาบถของหมอเหยาเมื่อผีเข้ามาเทียมร่าง เป็นส่วนสำคัญท่ีทำให้พิธีกรรม

สมบูรณ์มากยิ่งขึ้น 

          3) ผู้ป่วย: เป็นผูร้่วมในพิธีกรรมโดยผู้ป่วยมีบทบาทสำคัญอีกหนึ่งบทบาท

ในพิธีกรรม ซึ่งเป็นตัวสะท้อนบทบาทของหมอเหยา ผู้ป่วยมีหน้าที่ทำตามข้ันตอนและให้ความร่วมมือ

กับหมอเหยาการประกอบพิธีกรรมของหมอเหยา เมื่อผู้ป่วยตอบสนองต่อการประกอบพิธีกรรมของ

หมอเหยา พิธีกรรมจึงจะเป็นพิธีกรรมที่สมบูรณ์ 

               4) กลุ่มผู้ให้ข้อมูลทั่วไป (General Informants) 

            ข้อนี้ผู้วิจัยยกมาเพียง ผู้เข้าร่วมในพิธีกรรม หรือญาติของผู้ป่วย          

ซึ่งมีบทบาทช่วยให้พิธีกรรมนั้นสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น จากการร่วมฟ้อนรำ เป็นการช่วยกระตุ้นอารมณ์

ร่วมให้แก่ผู้ป่วย และผูกแขนรับขวัญผู้ป่วยหลังเสร็จพิธีกรรม  

  2.1.4 ลำดับขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรม: ขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรมเหยา

รักษาโรค ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จะไม่ประกอบพิธีกรรมในวันพระ โดยหมอเหยาให้สัมภาษณ์ว่า

เป็นวันศีลที่ต้องถือศีล ภาวนา ผู้วิจัยได้จำแนกข้ันตอนโดยใช้วิธีการสังเกตจากการขับลำของหมอเหยา     

จังหวะแคน และอิริยาบถท่าทางของหมอเหยาในการประกอบพิธีกรรม โดยผู้วิจัยจำแนกข้ันตอน  

การประกอบพิธีกรรมออกเป็น 5 ลำดับขั้นตอนดังต่อไปนี้ 

 

 

 

 



 

 

  92 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพประกอบที่ 23 ขั้นตอนที่ 1 ลำเหยาป่าวผี 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 ขั้นตอนที่ 1 ลำเหยาป่าวผี: เป็นขั้นตอนแรกในการประกอบพิธีกรรม “ป่าว” เป็นคำแทน   

ในการบอกกล่าว หรือป่าวประกาศ โดยหมอเหยาจะเริ่มทำพิธีกรรมโดยการจัดเรียงเครื่องคาย     

และร่ายกลอนขับลำโดยมีเนื้อหาเพื่อบอกกล่าวผีที่ตนนับถือเพ่ือบอกกล่าวถึงการจะเริ่มประกอบ

พิธีกรรม และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในบริเวณพ้ืนที่เพ่ือขออนุญาตใช้สถานที่ในการทำพิธีกรรมโดยรวมคือ     

การขับลำเพ่ือบอกกล่าวสิ่งที่อำนาจเหนือธรรมชาติที่เกี่ยวข้องในการประกอบพิธีกรรมเพ่ือทำการ   

เริ่มประกอบพิธีกรรม เป็นการเชื้อเชิญผีให้ลงมาท่ีเทียมร่างของหมอเหยา เพ่ือเริ่มทำการรักษาผ่าน

พิธีกรรมเหยา การขับลำเปรียบเสมือนการบริกรรมคาถาเพ่ือเชื้อเชิญวิญญาณของผีบรรพบุรุษ 

 

 

 



 

 

  93 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพประกอบที่ 24 ขั้นตอนที่ 2 ลำเหยาส่องผี 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 ขั้นตอนที่ 2 ลำเหยาส่องผี: เป็นการขับลำเพ่ือตั้งคำถามผ่านการสื่อสารกับผี “ส่อง”        

เป็นคำแทนในการ หาสาเหตุในการเจ็บป่วยว่าเกิดจากอะไร โดยใช้เงื่อนไขในการตั้งคำถามชนิด     

สองตัวเลือก และเสี่ยงทายด้วยอุปกรณ์เสี่ยงทาย ที่ประกอบไปด้วย ไข่ไก่ ดาบ หรือ ขวดเหล้า        

ดังตารางที่ 6 เงื่อนไขในเสี่ยงทาย กล่าวคือเป็นการตั้งข้อสมมุติฐานเพ่ือหาสาเหตุของการเจ็บป่วย 

โดยเชื่อว่ามาจากการกระทำของผี โดยมนุษย์อาจทำให้ผีไม่พอใจ หรือเป็นการทำผิดต่อผี อาจเกิดจาก

การผิดฮีต ผิดคอง ผิดประเพณี วัฒนธรรมที่ประพฤติปฏิบัติสืบต่อกันมา หรือลบหลู่ผี ก็อาจเป็น

สาเหตุที่พบจากการส่องผีได้ 

 

 



 

 

  94 

 ขั้นตอนที่ 3 ลำเหยาปัว: หรือลำเหยาเพื่อรักษาโรค คำว่า “ปัว”  ในภาษาอีสาน แปลว่า  

การรักษา ลำเหยาปัวเป็นขั้นตอนในการรักษาโรคที่สืบเนื่องจากการลำเหยาส่องผี เมื่อส่องผีจนทราบ

ถึงสาเหตุของการเจ็บป่วยโดยการเสี่ยงทายแบบมีเงื่อนไขแล้ว ขั้นตอนในการรักษาคือการ ทำตาม

เงื่อนไขของผี หมอเหยาบริกรรมคาถาโดยการขับลำ ปรบมือและฟ้อนรำตามจังหวะแคน จังหวะ   

ของแคนจะเร่งเร้าให้สนุกสนานมากขึ้นตามการเคลื่อนไหวร่างกายของหมอเหยาที่เร่งเร้าเช่นเดียวกัน 

จากนั้นหมอเหยาจะลุกขึ้นฟ้อนรำและนำไข่ไก่จากเครื่องคายมาลูบไล้ตามตัวของผู้ป่วย  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 25 ขั้นตอนที่ 3 ลำเหยาปัว 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 โดยเชื่อว่าไข่จะดูดซับสิ่งไม่ดีออกจากร่างกาย ระหว่างที่กำลังเหยาปัวผู้ป่วย หมอเหยาก็ขับ

ลำ ฟ้อนรำ และปัดเป่าตามตัวผู้ป่วยไปด้วย อากับกริยาของหมอเหยาในระหว่างที่กำลังเหยาปัวผู้ป่วย 

ดูคล้ายกับเสียตัวตนของหมอเหยาไป  โดยความรู้สึกนึกคิด หรือจิตสำนึกถูกแทนที่ด้วยจิตวิญญาณ

ดวงอ่ืนที่ไม่ใช่เจ้าของร่าง เชื่อว่าเป็นผีบรรพบุรุษมาเทียมร่างและใช้อำนาจอิทธิฤทธิ์ในการดลบันดาล

ให้หายป่วย จากนั้นผู้ป่วยก็ลุกข้ึนฟ้อนรำร่วมกับหมอเหยาเป็นการแสดงออกเชิงสัญลักษณ์ของอาการ

ป่วยที่ดีขึ้นจากการเหยาปัว และญาติของผู้ป่วยก็ค่อย ๆ ลุกข้ึนร่วมฟ้อนลำด้วยกัน เป็นการแสดงออก

ถึงความปีติยินดีที่ผู้ป่วยอาการขึ้นและแสดงความเคารพต่อผี 



 

 

  95 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 26 ขั้นตอนที่ 4 ลำเหยาเอิ้นขวัญ 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 ขั้นตอนที่ 4 ลำเหยาเอิ้นขวัญ: เป็นการลำเพื่อเรียกขวัญกำลังใจผู้ป่วยจากอาการเจ็บไข้ และ

สร้างขวัญกำลังใจแก่ผู้ร่วมพิธีทุกคน โดยในขั้นตอนนี้จะมีการผูกข้อไม้ข้อมือให้กับผู้ป่วยเป็นการ

แสดงออกเชิงสัญลักษณ์ในการสร้างขวัญกำลังใจแกผู้ป่วย ให้มีฝ้ายผูกแขนเป็นเป็นวัตถุในการ       

ยึดเหนี่ยวจิตใตให้แก่ผู้ป่วยตามประเพณีของภาคอีสานที่เชื่อว่าการผูกข้อต่อแขนเป็นการเสริม     

ความเป็นสิริมงคลและเป็นการอวยพร 

 

 

 

 



 

 

  96 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพประกอบที่ 27 ขั้นตอนที่ 5 ลำเหยาลาผี 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 ขั้นตอนที่ 5 ลำเหยาลาผี: เป็นการลำเหยาเพื่อเป็นการแสดงความเคารพเพ่ือขอบคุณผีที่ให้

ความช่วยเหลือและเชิญให้วิญญาณของผีออกจากร่างหมอเหยา ตลอดจนเป็นการน้อมส่งดวงวิญญาณ

ของผีบรรพบุรุษที่ลงมาให้ความช่วยเหลือในการรักษาครั้งนี้ เป็นอันเสร็จพิธี 

 2.2 เครื่องดนตรีในการประกอบพิธีกรรม 
 เครื่องดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด มีเพียงแคนเป็น

ส่วนประกอบในพิธีกรรม โดยแคนจะทำหน้าที่บรรเลงตั้งแต่เริ่มพิธีกรรมจนจบพิธีกรรม แคนที่นิยมใช้

ในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด เป็นแคนลูกแปด คีย์เอไมเนอร์ (Am) โดยมีแหล่ง

ผลิตหลักในท้องถิ่น อยู่ที่บ้านท่าเรือ อำเภอนาหว้า จังหวัดนครพนม ผู้วิจัยได้รวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับ

แคนที่เป็นเครื่องดนตรีในพิธีกรรมเอาไว้ 9 หัวข้อ ดังต่อไปนี้ 

 



 

 

  97 

 

ภาพประกอบที่ 28 แคนในการประกอบพิธีกรรม 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 ลักษณะของเครื่องดนตรี: แคน (Khaen) จัดอยู่ในเครื่องดนตรีประเภทลิ้นอิสระ (Free 
Reed) มีส่วนประกอบทั้งหมด 5 ส่วน ดังนี้ 
 1. ลูกแคน แคนแปด คีย์ Am ในการวิจัยมีลูกแคนทั้งหมด 16 ลูก (หนึ่งลูก = 1 ท่อน) 

ใช้ไม้กู่แคนในการทำ เป็นพืชตระกูลไผ่ ภาษาถิ่นเรียกไม้ไผ่เฮ้ีย มีลำเล็กๆ ขนาดประมาณเท่านิ้ว      

หัวแม่มือ นิ้วชี้และนิ้วนาง มีปล้องค่อนข้างยาว ภายในมีรู มีเปลือกบาง ช่างแคนจะใช้ไฟลนให้       

ไม้กู่แคนอ่อนตัวและดัดให้ตรงก่อนนำมาดัดตรงใช้งาน ไม้กู่แคนที่ใช้ทำลูกแคนความยาวแบ่งขนาด

ตามความเหมาะสมของเสียงแคนและรูปทรงแคน ไม้กู่แคนทุกลำทะลุข้อออกเพ่ือให้ลมผ่าน ฝังหลาบ

โลหะเรียกว่าลิ้นแคน (ซึ่งเลียนแบบมาจากลิ้นนก) ตรงรูสี่เหลี่ยมผืนผ้าเล็กๆ ซึ่งตรงลิ้นแคนนี้         

เมื่อประกอบเป็นแคนแล้ว จะอยู่ภายในเต้าแคนอีกที มองไม่เห็น หากเป็นแคนลิ้นคู่ รูใส่ลิ้นแคนจะมี

สองรูต่อหนึ่งลูกแคน ถัดจากลิ้นแคนขึ้นไปประมาณ 15-20 ซ.ม. ในแนวเดียวกัน จะเจาะรูกลมเล็ก ๆ 

ลำละหนึ่งรู เพื่อใช้นิ้วปิดเปิดเวลาบรรเลงเพลง เรียกรูนี้ว่า รูนับ ถัดจากลิ้นแคนลงมาด้านล่าง 

ระยะห่างขึ้นอยู่กับเสียงที่ต้องการ ด้านในจะบากรูไว้ลำละรู รูนี้คือรูแพวล่าง เป็นรูพื้นฐานในการ



 

 

  98 

กำหนดระดับเสียง และถัดจากรูนับขึ้นไปอีก ระยะห่างขึ้นอยู่กับเสียงที่ต้องการ หรือประมาณ 3 เท่า

ของระยะรูแพวล่างกับลิ้นแคน ด้านในจะบากรูไว้ลำละรู รูนี้ เป็นรูแพวบน เป็นรูสำหรับปรับแต่ง

ระดับเสียง 

 2. เต้าแคน คือปล้องตรงกลางแคน มีลักษณะกลมเป็นกระเปาะหัวท้ายสอบ            

ดังภาพประกอบที่ 28 เต้าแคน มีไว้เพ่ือประกอบลูกแคนทุกลูกทำเข้าด้วยกันและหุ้มลิ้นลูกแคนไว้    

เต้าแคนถูกเจาะรูกลมเส้นผ่าศูนย์กลางประมาณหนึ่งเซนติเมตรที่หัวเต้า เพื่อใช้ปากเป่าให้ลมผ่านลิ้น

แคนทุกลิ้น ระหว่างเต้าแคนและลูกแคนนำขี้สูดมาปิดให้แน่นป้องกันมิให้ลมที่เป่าเข้าไปนั้นรั่วออกมา

ข้างนอก ไม้ที่นิยมทำเต้าแคน คือไม้ประดู่ไหม ไม้พยุง ไม้แคนหรือไม้ตะเคียน ไม้หนามแท่ง ส่วนมาก

นิยมใช้ไม้ประดู่ส่วนที่เป็นราก และจะมีไม้กั้นลูกแคนเสียบอยู่ตรงกลางของเต้าแคน 

 3. ลิ้นแคน มีลักษณะเป็นแผ่นโลหะบางๆ ใช้สำหรับทำลิ้นแคน โดยช่างแคน   

จะค่อย ๆ ทุบตีก้อนโลหะ จากท่ีเป็นก้อน ให้เป็นแผ่นเส้นยาวๆ ให้กลายเป็นแผ่นบางๆ พอเหมาะกับ

การใช้งานโลหะที่ใช้ทำลิ้นแคน เป็นโลหะผสมระหว่างทองแดงกับเงิน เรียกว่า แคนลิ้นเงิน เป็นที่นิยม

ในหมู่หมอแคน และมีราคาสูงเนื่องจากทองแดงและเงินมีราคาค่อนข้างสูง ให้โทนเสียงในลักษณะ

นุ่มนวล มีเสียงสดใสโทนแหลมของโลหะทองแดง และเสียงโทนทุ้มของโลหะเงิน ดังนั้น แคนลิ้นเงิน 

จึงให้เสียงที่ฟังไพเราะ นุ่ม สบายหูผู้ฟัง หากต้องการให้ออกโทนทุ้ม ช่างแคนจะเพ่ิมส่วนผสมของเงิน

ในการทำลิ้นแคน แต่หากมีส่วนผสมของเงินมากไป การสปริงตัวหรือการคืนตัวของลิ้นจะทำได้ไม่ดี

เท่าท่ีควร ส่งผลให้ลิ้นนองง่าย 

 4. ขี้สูต (ชันโรง) เป็นชี้ผึ้งเหนียวสีดำที่ได้จากรังของแมลงชนิดหนึ่งตัวเล็กกว่าผึ้ง ภาค

อีสานเรียกว่าแมลงขี้สูตคุณสมบัติของ ภาษาทางราชการ ชื่อแมลงชันโรง เป็นแมลงขนาดเล็กหลาย

ชนิดหลายสกุล ในวงศ์ Apidae โดยทั่วไปมีขนาดลำตัวยาวไม่เกิน 10 มิลลิเมตร อยู่รวมกันเป็นฝูง

และแบ่งวรรณะเหมือนผึ้ง แต่ไม่มีเหล็กในอย่างผึ้งทั่วไป จึงไม่สามารถต่อยได้ ขี้ผึ้งชนิดนี้มีความ

เหนียวไม่ติดมือ และไม่แห้งกรอบ ขี้สูตใช้ผนึกช่องว่างระหว่างลูกแคนกับเต้าเพ่ือไม่ให้ลมที่ผ่านเข้า

ทางปากรั่วไหลออกจากเต้า 

 5. เชือกมัด นิยมใช้เถาย่านาง หรือหวาย ในการทำหน้าที่เป็นเชือกในการมัดลูกแคน         

ให้เป็นแพที่แน่นหนา นิยมตากให้แห้งแล้วจึงนำมาใช้ 



 

 

  99 

       เมื่อนำส่วนประกอบทั้งหมดมาประกอบเข้ากันด้วยกรรมวิธีของช่างแคนจะกลายเป็น

แคนที่มีเอกลักษณ์ของแต่ละช่างที่แตกต่างกันออกไปทั้งในด้านรูปลักษณ์ที่แตกต่างกันโดยสังเกตได้

จากเต้าแคน และด้านของเสียงที่เกิดจากส่วนผสมของลิ้นแคนที่เป็นสูตรเฉพาะของช่างแคนแต่ละคน        

โดยแคนที่หมอแคนใช้ประกอบพีกรรมเหยาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเป็นแคนลูก 8 คีย์เอไมเนอร์ 

(Am) มีลักษณะเสียงที่สดใส และกังวาน โทนเสียงค่อนข้างบาง ใส เล็ก แหลม เป็นเอกลักษณ์ของ

เสียงแคนในทางอีสานเหนือ 

 6. หน้าที่ของเครื่องดนตรี แคน ทำหน้าที่เป็นเครื่องดนตรีหลักในพิธีกรรมที่บรรเลง

ตลอดพิธีกรรมตั้งแต่เริ่มต้นประกอบพิธีกรรมคล้ายเป็นสัญญาณในการเริ่มต้นพิธีกรรม และจบพิธี 

โดยหมอเหยาจะเริ่มต้นพิธีกรรมเมื่อเสียงแคนเริ่มบรรเลง แคนทำหน้าที่บรรเลงคลอประกอบการ    

ขับลำของหมอเหยาโดยเป็นองค์ประกอบสำคัญของการทำหน้าที่เป็นสื่อกลางในการสื่อสารระหว่าง   

หมอเหยากับผี และช่วยส่งเสริมให้พิธีกรรมมีความสมบูรณ์ โดยเอื้อให้บรรยากาศในการประกอบ

พิธีกรรมพิธีกรรมมี ความศักดิ์สิทธิ์ การเพิ่มจังหวะเร่งเร้าให้เกิดความตื่นเต้นจังการเพ่ิมจังหวะ

ความเร็วของแคนตามอิริยาบถของหมอเหยา ระหว่างหมอเหยากับหมอแคนจะต้องทำหน้าที่ให้

สอดคล้องกันและเป็นไปในทิศทางเดียวกันในระหว่างการประกอบพิธีกรรม 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 29 ลักษณะการจับแคน 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 



 

 

  100 

 7. การจับแคน หมอแคนจะใช้มือขวาและมือซ้ายประกบท่ีเต้าแคน และหันเต้าแคนด้าน

ที่มีรูเป่าเข้าหาปากตัวเอง โดยใช้อุ้งมือประคองเต้าคองเอาไว้ในระดับท่ีปากสามารถเป่าได้ และใช้สัน

มือหนีบเต้าแคน ลักษะคล้ายการประนมมือ โดยปลายนิ้วมืออยู่เหนือเต้าแคนเพ่ือใช้ปิดรูเสียงและ

ขยับไปมาระหว่างลูกแคนเพ่ือกำหนดเสียง ลักษณะแขนของหมอแคนจะพับงอเข้าหาตัวเพ่ือช่วย   

พยุงแคน ลำตัวของแคนส่วนปลายทิ้งลงด้านล่างระหว่างแขนทั้งสองข้างของหมอแคน และตัวแคน      

อาจเบี่ยงไปด้านซ้ายหรือขวาตามความถนัดของหมอแคน  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

ภาพประกอบที่ 30 ตำแหน่งการวางนิ้วแคน 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 8. วิธีการบรรเลง แคนแปด มีลูกแคนจำนวน 8 ลูก เป็นแคนสำหรับการเป่าประสาน 

เสียงไปกับการร้องหรือการขับลำ ระบบของแคนแปดมีเสียงทั้งหมด 16 เสียง แต่มีเสียงที่ซ้ำกัน       

2 เสียง คือ เสียงซอล และ เสียงฟา จึงทำให้เกิดเสียงที่มีระดับเสียงแตกต่างกันทั้งหมด 15 เสียง 

เรียงลำดับจากเสียงสูงไปยังเสียงต่ำ ดังนี้ คือ ลา ที โด เร มี ฟา ซอล ซอล ลา ที โด เร มี ฟา ซอล ลา

เมื่อนำลำเสียงมาเทียบกับลำดับลูกแคนแล้วจะได้ดังภาพประกอบที่ 30 ตำแหน่งการวางนิ้วแคน 

 

 

 



 

 

  101 

 

 9. การเป่า ผู้เป่า แคนสามารถทำให้แคน

เกิดเสียงได้โดยใช้ลมทั้งใน ลักษณะการเป่าลมออก

จากปาก และการดูดลมเข้าสู่ปาก และบังคับให้เกิดเสียงที่ต้องการโดยการใช้นิ้วปิดรูเสียง นิ้วมือทั้ง

สองข้างของหมอแคนจะขยับไปมาในตำแหน่งตามภาพประกอบที่ 30 หมอแคนสามารถทำให้แคน

เกิดเสียงได้อย่างต่อเนื่องเพราะวิธีการเป่าทำได้ทั้งเป่า และดูด การใช้ลมควรใช้ลม ที่สม่ำเสมอ     

เสียงทุกเสียงควรจะดังเท่ากัน คู่เสียงของแคนจะดังเท่ากันและมีระเสียงที่ประสานคู่กันอย่างแนบสนิท 

จึงจะได้เสียงที่กลมกล่อมของแคน เมื่อต้องการสร้างเสียงที่สั้น รัว หรือเร็วขึ้น ผู้บรรเลงจะใช้การตัด

ลมด้วยลิ้น หมอแคนที่ผู้วิจัยทำการสัมภาษณ์ให้การณ์ว่า หากฝึกจนชำนาญสามารถหายใจเข้าและ

หายใจออกระหว่างการเป่าได้ หรือเรียจกว่า การระบายลม และควรฝึกการใช้ลมจากท้องไม่ควรใช้ลม

จากปากที่เก็บไว้ในกระพุ้งแก้ม  

 2.3 บทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม   
  ในการวิเคราะห์บทเพลงในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด ผู้วิจัยได้

บันทึกเสียงของบทเพลงและนำเสียงมาจำแนกโดยการบันทึกโน้ตในระบบโน้ตสากล จากการเก็บ

ข้อมูลพบว่า ลายบรรเลงที่หมอแคนใช้เป็นลายลงข่วงที่มีการบรรเลงจากจังหวะที่ค่อนข้างช้า ในช่วง

ลำเหยาป่าวผี ก่อนจะค่อย ๆ เร่งจังหวะเพลงขึ้นตามอิริยาบถของหมอเหยาในช่วงเหยาปัวรักษาโรคที่

หมอเหยาจะมีการเคลื่อนไหวตัวที่รุนแรงมากขึ้น ปรบมือแรงขึ้น ลุกขึ้นฟ้อนรำ และเริ่มลดทอนจังหวะ

ช้าลงในช่วงท้ายของพิธีกรรม จนกลับสู่จังหวะช้าเช่นช่วงเริม่เกริ่นเพลง 

มือซา้ย 

ชื่อเรยีก เสียง เสียง ชื่อเรยีก 

มือขวา 

โป้ซา้ย โด ลา โป้ขวา (ทุ่ง) 

แม่เวียง ที โด แม่เซ 

แม่แก ่ เร ซอล สะแนน 

แม่ก้อยขวา มี ลา ฮับทุง่ 

แม่ก้อยซ้าย ฟา ที ลูกเวียง 

สะแนน ซอล เร แก่น้อย 

ก้อยซ้าย ฟา มี ก้อยขวา 

เสพซา้ย ซอล ลา เสพขวา 

ตางรางที่ 7 ชื่อเรียกลูกแคน 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 



 

 

  102 

     2.3.1 โน้ตที่ใช้ในการวิเคราะห์บทเพลงในพิธีกรรม ผู้วิจัยบันโน้ตที่ได้จากการลงพ้ืนที่

เก็บข้อมูลให้อยู่ในรูปแบบของโน้ตสากล ตามจังหวะการบรรเลงของหมอแคน และจะนำเสนอวิธีการ

วิเคราะห์ลายลงข่วงซึ่งเป็นบทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมดังต่อไปนี้ 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพประกอบที่ 31 โน้ตที่ใช้ในการวิเคราะห์หน้าที่ 1  
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 



 

 

  103 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 32 โน้ตที่ใช้ในการวิเคราะห์หน้าที่ 2 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 



 

 

  104 

 2.3.2 โครงสร้างหลักของบทเพลง (Formal Structure) 

     จากการศึกษาและวิเคราะห์พบว่า บทเพลงที่ใช้ในพิธีกรรมเหยารักษาโรค      

ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด มีลักษณะทำนองที่ชัดเจนคือเป็นเพลงตอนเดียว มีรูปแบบคล้ายกันแทบทั้ง

บทเพลง เป็นการบรรเลงทำนองสั้น ๆ ซ้ำไปซ้ำมา หรือที่เรียกว่า Iterative มีความแตกต่างเพียง

เล็กน้อยท่ีมีการประดับตกแต่งโน้ตในลักษณะของการจ้าดแคนในบางห้องเพลงที่ต้องการเปลี่ยนโน้ต

ลงเพื่อนับรอบขึ้นใหม่ เป็นเทคนิคการบรรเลงของหมอแคน โครงสร้างหลักของทำนอง จึงเป็นรูปแบบ

เอกบท (Unitary Form) 

 2.3.3 บันไดเสียง (Scale) 

   ลายลงข่วงเป็นบทเพลงที่ใช้ในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด               

มีบันไดเสียงของบทเพลงอยู่ในบันไดเสียง เอไมเนอร์ (Am) มีตำแหน่งเสียงเมื่อเทียบกับโน้ตสากล    

ดังภาพประกอบที่ 33 โน้ตในบันไดเสียงเอไมเนอร์ (Am) 

 

 
 

 
ภาพประกอบที่ 33 โน้ตในบันไดเสียงเอไมเนอร์ (Am) 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 2.3.4 พื้นผิว (Texture) 

      บทเพลงที่ใช้ในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเป็นบทเพลง

ประเภททำนองเดี่ยว (Monophonic Texture)  

 2.3.5 สีสันของเสียง (Tone Color) 

 มีลักษณะเสียงที่สดใส และกังวาน โทนเสียงค่อนข้างบาง ใส เล็ก แหลม        

เป็นเอกลักษณ์ของเสียงแคนในทางอีสานเหนือ บทเพลงที่ใช้ในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่ม     

ชาติพันธุ์ไทตาดมีเสียง โด เร มี ซอล และเสียงทีเป็นเสียงหลัก พบลักษณะเสียงอยู่ 2 รูปแบบ ได้แก่ 

รูปแบบที่ 1 มีความดัง-เบา และมีจังหวะตกอยู่ท้ายวลี การถ่ายทอดความรู้สึกของบทเพลงเป็น

ลักษณะของการเชื้อเชิญ วิงวอน สื่อถึงความรู้สึกเลื่อมใส ศรัทธา บูชาเซ่นไหว้ และต่อรองสร้าง

A    B    C    D      E    F    G     A    B    C    D    E      F     G   A 



 

 

  105 

เงื่อนไข รูปแบบที่ 2 มีความดัง-เบา และมีจังหวะตก อยู่ท้ายวลี แต่มีความกระฉับกระเฉง เร่งเร้า            

คล้ายเป็นการสร้างความเชื่อมั่นผ่านเสียง ให้เกิดความน่าเชื่อถือ และสื่อถึงความตั้งใจในการรักษา

เงื่อนไงจากการเสี่ยงทาย 

 2.3.6 ช่วงเสียง (Range)  

     ช่วงของบทเพลงที่ใช้ในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด มีเสียงที่

ต่ำที่สุดคือ เสียง ลา และเสียงสูงสุดคือ เสียง ลา ใน Octave ที่ 3 ดังภาพประกอบที่ 34 ช่วงเสียง

ของบทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม 

 
 
 
                                                                            A            A 

ภาพประกอบที่ 34 ช่วงเสียงของบทเพลงในพิธีกรรม 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 2.3.7 ทำนอง (Melody) 

      บทเพลงที่ใช้ในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีรูปแบบที่

ชัดเจนว่าเป็นเอกบท (Unitary Form) และเล่นวนซ้ำไปมาตั้งแต่เริ่มจนจบการประกอบพิธีกรรม 

ผู้วิจัยจึงจำแนกหัวข้อในการศึกษาทำนองเพลงดังต่อไปนี้ 

 1. จำแนกทิศทางการดำเนินทำนอง 

    ผู้วิจัยได้จำแนกทิศทางการดำเนินทำนองบทเพลงที่ใช้ในพิธีกรรมเหยารักษา

โรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด โดยแยกบทเพลงออกเป็นประโยคทั้งสิ้น 44 ประโยค ในบันไดเสียง 

เอไมเนอร์ (A minor Scale) โดยมีทิศทางการดำเนินทำนอง ดังต่อไปนี้ 

 
 
 
 
 
 



 

 

  106 

ประโยคที่ 1 ท่อนลำป่าวผี ห้องเพลงที่ 1-8 

 

 
 

ภาพประกอบที่ 35 ประโยคที่ 1  
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตที โด และ เร ซึ่งลักษณะของทิศทาง 

การดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเร เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 และ

เคลื่อนที่ลงมาถึงโน้ตเสียงต่ำสุดคือเสียงที ในห้องเพลงที่ 3 ก่อนจะกระโดดขึ้นไปในระยะคู่ 6          

ที่เสียงซอล พบปรากฏซ้ำในลักษณะนี้ในห้องเพลงที่ 5 ภาพรวมของการเคลื่อนที่ในประโยคที่ 1    

เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียง    

มีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงเสียงทีละขั้นก่อนจะจบประโยคด้วยคู่ 2 เมโลดิก

เมเจอร์ (Melodic Major Intervals)  
 

ประโยคที่ 2 ท่อนลำป่าวผี ห้องเพลงที่ 9-16 

 
 

ภาพประกอบที่ 36 ประโยคที่ 2  
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด เร และ ฟา  ซึ่งลักษณะของ 

ทิศทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงที เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 2 และคู่ 3 เคลื่อนที่

ลงมาถึงโน้ตเสียงต่ำสุดคือเสียงที ในท้ายห้องเพลงที่ 13 ก่อนจะกระโดดขึ้นไปทีเ่สียงฟาในระยะคู่ 5 

ห้องเพลงที่ 14 พบปรากฏซ้ำในลักษณะนี้ในห้องเพลงที่ 15 ภาพรวมของการเคลื่อนที่ในประโยคที่ 2 

เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่น   ที่ระดับเสียงมี

การเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงเสียงทีละข้ันก่อนจะเคลื่อนที่ในทิศทางขึ้นในห้องเพลง

สุดท้ายห้องเพลงที่ 16 และจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 



 

 

  107 

 ประโยคที่ 3 ท่อนลำป่าวผี ห้องเพลงที่ 17-20 

  

 
ภาพประกอบที่ 37 ประโยคที่ 3  
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด ซึ่งลักษณะของทิศทางการดำเนิน

ทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงที เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 2  และคู่ 3 พบการเคลื่อนที่แบบข้าม

ขั้นโดยกระขึ้นลงในระยะคู่ 5 และ คู่ 6 ในช่วงห้องเพลงที่ 18-19 ภาพรวมของการเคลื่อนที่ใน

ประโยคที่ 3 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่น

ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงเสียงทีละขัน้ก่อนจะเคลื่อนที่สลับฟันปลา

ให้ห้องเพลงที่ 20 ห้องเพลงสุดท้ายและจบประโยคด้วยคู่ 6 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major 

Intervals) 
 

    ประโยคที่ 4 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 21-26  

 

 
ภาพประกอบที่ 38 ประโยคที่ 4  
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด เร และ ฟา ซึ่งลักษณะของ      

ทิศทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงลา แล้วเคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 2  และคู่ 3 

ภาพรวมของการเคลื่อนที่ในประโยคที่ 4 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) 

เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงทีละขั้นก่อนจะ

เคลื่อนที่ในทิศทางข้ึนให้ห้องเพลงที่ 26 ห้องเพลงสุดท้าย ก่อนจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ 

(Melodic Major Simple Intervals) 
 

 

 



 

 

  108 

 ประโยคที่ 5 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 27-30 

  
 

 
ภาพประกอบที่ 39 ประโยคที่ 5  
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด เร และ ซอล ซึ่งลักษณะของ    

ทิศทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเร เคลื่อนที่ด้วยระยะ 1 คู่  2 คู่ และคู่ 3 

ภาพรวมของการเคลื่อนที่ในประโยคที่ 5 เคลื่อนที่ขึ้นลงสลับฟันปลากระโดดขึ้นลงในระยะคู่ 4 คู่ 5 

และ คู่ 6 ในบางช่วงและเคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดย    

ไล่ระดับขึ้นลงเสียงทีละขั้น และเคลื่อนที่ไปยังเสียงสูงสุดก่อนจะเคลื่อนที่ลาดลงในห้องเพลงที่ 30  

ห้องเพลงสุดท้าย ทำให้จบประโยคด้วยคู่ 5 เมโลดิกเพอร์เฟค (Melodic Perfect Intervals) 
 

   ประโยคที่ 6 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 31-36 

 

 
ภาพประกอบที่ 40 ประโยคที่ 6  
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด และฟา ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงที เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 

ภาพรวมของการเคลื่อนที่ในประโยคที่ 6 เคลื่อนที่ขึ้นลงสลับฟันปลาที่ระยะคู่ 4 คู่ 5 และคู่ 6 ในบาง

ช่วงและเคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงเสียง   

ทีละข้ัน ก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ขึ้นในห้องเพลงที่ 36 ห้องเพลงสุดท้ายและจบประโยคด้วยคู่ 3    

เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 

 

 



 

 

  109 

 ประโยคที่ 7 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 37-40 

 

 

ภาพประกอบที่ 41 ประโยคที่ 6  
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด เร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเร เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1คู่ 2 และคู่ 3 พบการเคลื่อนที่

แบบข้ามขั้นโดยกระโดดขึ้นลงในระยะคู่ 4 และคู่ 5 ในบางช่วง   ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 

7 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมี

การเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงทีละข้ันก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ข้ึนในห้องเพลงสุดท้าย 

ห้องท่ี 40 และจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 
 

 ประโยคที่ 8 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 41-44 

 

 

ภาพประกอบที่ 42 ประโยคที่ 8   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด เร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเร เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 2 และคู่ 3 ภาพรวมการ

เคลื่อนที่ของประโยคที่ 8 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ใน

ลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงทีละขั้นก่อนจะกระโดดขึ้น

ยังเสียงโน้ตเสียงสูงสุดคือเสียงลาในห้องเพลงที่ 40 ห้องเพลงสุดท้าย และกระโดดลงมายังโน้ตเสียงเร

ทันที ทำให้ตอนจบประโยคมีทิศทางลาดลงก่อนจะจบประโยคด้วยคู่ 2 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic 

Major Intervals) 

 
 



 

 

  110 

 ประโยคที่ 9 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 45-51 

  
 

 
ภาพประกอบที่ 43 ประโยคที่ 9   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด และซอล ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงที เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1คู่ 2 และคู่ 3 พบการ

เคลื่อนที่แบบข้ามข้ันโดยกระโดดขึ้นลงสลับฟันปลาในระยะคู่ 4 คู่ 5 และคู่ 6 ในท้ายห้องเพลงช่วงต้น

ถึงกลางประโยคเพลง ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 9 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน 

(Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่

ระดับข้ึนลงทีละขั้นและกระโดดขึ้นในระยะคู่ 6 และลงมาแบบข้ามขั้นในระยะคู่ 4 ของแต่ละท้ายห้อง

เพลง และมีทิศทางข้ึนในท้ายประโยคในห้องเพลงที่ 51 และจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ 

(Melodic Major Intervals) 
 

ประโยคที่ 10 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 52-55 

 
 
 

ภาพประกอบที่ 44 ประโยคที่ 10   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเร เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 ภาพรวมการ

เคลื่อนที่ของประโยคที่ 10 เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่

ระดับข้ึนลงทีละขั้น พบการเคลื่อนที่แบบข้ามขั้นในช่วงท้ายประโยคโดยกระโดดจากโน้ตเสียงทีข้ึนไป

ในระยะคู่ 5 และกระโดดลงมายังคู่ 4 ที่โน้ตเสียงโดในห้องเพลงสุดท้ายก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ใน

ทิศทางขึ้น และจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 



 

 

  111 

ประโยคที่ 11 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 56-59 

 
 
 

ภาพประกอบที่ 45 ประโยคที่ 11   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเร เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 ภาพรวมการ

เคลื่อนที่ของประโยคที่ 11 เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่

ระดับข้ึนลงทีละขั้น พบการเคลื่อนที่แบบข้ามขั้นในช่วงท้ายประโยคโดยกระโดดจากโน้ตเสียงทีข้ึนไป

ในระยะคู่ 6 และกระโดดลงมาจบประโยคด้วยคู่ 4 เมโลดิกเพอร์เฟค (Melodic Perfect Intervals) 
 

 ประโยคที่ 12 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 60-65 

 

 

 
ภาพประกอบที่ 46 ประโยคที่ 12   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด เร และซอลเริ่มต้นประโยคด้วย

เสียงที ซึ่งลักษณะของทิศทางการดำเนินทำนองนั้น ภาพรวมของการเคลื่อนที่ในประโยคที่ 12 

เคลื่อนที่ขึ้นลงสลับฟันปลาที่ระยะคู่ 4 คู่ 5 และคู่ 6 ในบางช่วงและเคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับ

เสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงเสียงทีละข้ัน ก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ขึ้นในห้อง

เพลงที่ 65 ห้องเพลงสุดท้ายและจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 
 

 

 

 

 

 



 

 

  112 

 ประโยคที่ 13 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 66-71 

 
 

 
ภาพประกอบที่ 47 ประโยคที่ 13   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเร เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1คู่ 2 และคู่ 3 พบการเคลื่อนที่

แบบข้ามขั้นโดดกระโดดจากโน้ตเสียงทีข้ึนไปที่ระยะคู่ 6 ที่โน้ตเสียงซอลก่อนจะกระโดดลมาทันที     

ที่ระยะคู่ 5 ที่โน้ตเสียงโด ในห้องเพลงที่ 69 ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 13 เป็นลักษณะ     

การเคลื่อนที่แบบที่ละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่

ขึ้นลงตลอดเวลา และเคลื่อนที่แบบคงที่ในช่วงท้ายของประโยคเพลง และจบประโยคด้วยคู่ 2 เมโลดิก

เมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 
 

 ประโยคที่ 14 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 72-75 

 

 
ภาพประกอบที่ 48 ประโยคที่ 14   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงที เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 ภาพรวมการ 

เคลื่อนที่ของประโยคที่ 14 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ใน

ลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละขั้น พบการเคลื่อนที่

แบบข้ามขั้นในช่วงต้นและท้ายประโยคโดยกระโดดจากโน้ตเสียงทีข้ึนไปในระยะคู่ 4 และคู่ 6 ก่อนจะ

จบประโยคด้วยคู่ 2 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 

 
 



 

 

  113 

 ประโยคที่ 15 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 76-79  

 

 
 

ภาพประกอบที่ 49 ประโยคที่ 15   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด และ เร ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงที เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 2  และคู่ 3 พบการ

เคลื่อนที่แบบข้ามข้ัน (Disjunct Motion) ในต้นประโยคโดยกระโดดขึ้นลงที่ระยะคู่ 4 และคู่ 6 

ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 15 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) 

ก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ข้ึนช่วงท้ายเพลงในห้องเพลงที่ 79 ห้องเพลงสุดท้ายก่อนจะจบประโยคด้วยคู่ 

3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 
 

 ประโยคที่ 16 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 80-83  

 

 
 

ภาพประกอบที่ 50 ประโยคที่ 16   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงทีและมีทิศทางคงที่ เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 จากนั้น

ค่อย ๆ เคลื่อนที่ขึ้นลงคู่ 2 และคู่ 3 ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 16 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่

แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลง

ตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงทีละข้ัน พบการเคลื่อนที่แบบข้ามขั้นในช่วงกลางและท้ายประโยคโดย

กระโดดจากโน้ตเสียงทีข้ึนลงในระยะคู่ 5 ก่อนจะจบประโยคทิศทางข้ึนและคู่ 2 เมโลดิกเมเจอร์ 

(Melodic Major Intervals) 

 



 

 

  114 

 ประโยคที่ 17 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 84-87 

 

 
 

ภาพประกอบที่ 51 ประโยคที่ 17   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตโด เร และมี ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงทีและมีทิศทางคงที่ เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 จากนั้น

เคลื่อนที่แบบข้ามข้ันโดยกระโดดขึ้นลงในระยะคู่ 4 และคู่ 5 ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 17 

เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียง     

มีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละขั้นก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ข้ึนในห้องเพลง

สุดท้าย ห้องเพลงที่ 87 และจบประโยคด้วยคู่ 2 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 
 

 ประโยคที่ 18 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 88-93 

 
 
 

ภาพประกอบที่ 52 ประโยคที่ 18   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตโด มี และซอล ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงมี เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 2 คู่ 3 และคู่ 4 

ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 18 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) 

เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงทีละขั้นก่อนจะ

ค่อย ๆ เคลื่อนที่ขึ้นในห้องเพลงที่ 93 ห้องเพลงสุดท้ายและจบประโยคด้วยคู่ 6 เมโลดิกเมเจอร์ 

(Melodic Major Intervals) 

 

 



 

 

  115 

 ประโยคที่ 19 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 94-97 

 

 
 

ภาพประกอบที่ 53 ประโยคที่ 19   
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตมี ฟา ซอล และที ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงซอล เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 คู่3 ภาพรวม

การเคลื่อนที่ของประโยคที่ 19 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่

ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละข้ัน พบการเคลื่อนที่

แบบข้ามขั้นโดยกระโดดขึ้นไปในระยะคู่ 5 ก่อนจะกระโดดลงมาในระยะคู่ 6 ในช่วงท้ายปะโยค ก่อน

จะค่อย ๆ เคลื่อนที่ข้ึนในห้องเพลงที่ 97 ห้องเพลงสุดท้าย และจบประโยคด้วยคู่ 6 เมโลดิกเมเจอร์ 

(Melodic Major Intervals) 
 

 ประโยคที่ 20 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 98-102 

 

 

  
ภาพประกอบที่ 54 ประโยคที่ 20 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตมี ฟา ซอล และที ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงซอล เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 คู่3 ภาพรวม

การเคลื่อนที่ของประโยคที่ 20 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่

ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละขัน้ สลับฟันปลา

ในช่วงท้าย เคลื่อนที่ลงทันทใีนห้องเพลงที่ 102 ห้องเพลงสุดท้ายและจบประโยคด้วยคู่ 6 เมโลดิก

เมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 



 

 

  116 

 

 ประโยคที่ 21 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 103-107 

 

 
ภาพประกอบที่ 55 ประโยคที่ 21 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตโด มี ฟา ซอล ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงฟา เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 คู่3 ภาพรวม

การเคลื่อนที่ของประโยคที่ 20 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่

ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละข้ัน พบการเคลื่อนที่

แบบข้ามขั้นโดยกระโดดขึ้นไปในระยะคู่ 4 ในห้องเพลงที่ 106 ก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ขึ้นในห้อง

เพลงที่ 107 ห้องเพลงสุดท้าย และกระโดดลงทันทีก่อนจะจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ 

(Melodic Major Intervals) 
 

 ประโยคที่ 22 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 108-111 

 

  
 

ภาพประกอบที่ 56 ประโยคที่ 22 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตมี ฟา และซอล ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงซอล เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 คู่ 3 ภาพรวม

การเคลื่อนที่ของประโยคที่ 22 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่

ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละข้ันก่อนจะค่อย ๆ 

เคลื่อนที่ขึ้นในห้องเพลงที่ 111 ห้องเพลงสุดท้าย และกระโดดลงทันทีก่อจะจบประโยคด้วยคู่ 6    

เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 



 

 

  117 

 ประโยคที่ 23 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 112-114 

 
 

 
ภาพประกอบที่ 57 ประโยคที่ 23 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตมี ฟา ซอล ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงซอล เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 คู่3 ภาพรวมการ

เคลื่อนที่ของประโยคที่ 23 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ใน

ลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลา โดยไล่ระดับข้ึนลงทีละขั้น ก่อนจะเคลื่อนที่

ขึ้นในห้องเพลงสุดท้าย ห้องเพลงที่ 114 และจบประโยคด้วยคู่ 2 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major 

Intervals) 

 

 ประโยคที่ 24 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 115-118 

 
 

 
ภาพประกอบที่ 58 ประโยคที่ 24 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตโด มี และ ฟา ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงมี เคลื่อนทีแ่บบคงท่ีด้วยระยะคู่ 1 ในช่วงต้น

ประโยคและค่อย ๆ เคลื่อนที่ขึ้นด้วยระยะคู่ 2 คู่ 3 ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 24 เป็น

ลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการ

เคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละขั้น ก่อนจะเคลื่อนที่ข้ึนในห้องเพลงที่ 118 ห้องเพลง

สุดท้าย และจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 

 
 



 

 

  118 

 ประโยคที่ 25 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 119-123  

 
  
 

ภาพประกอบที่ 59 ประโยคที่ 25 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด ซอล และที ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงฟา เคลื่อนที่ลงด้วยระยะคู่ 2 และคู่ 3 พบการ

เคลื่อนที่แบบข้ามข้ันในระยะคู่ 5 ในห้องเพลงที่ 120 และระยะคู่ 8 ในห้องเพลงที่ 122-123 ภาพรวม

ของการเคลื่อนที่ในประโยคที่ 25 เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลา

โดยไล่ระดับข้ึนลงเสียงทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการ

เคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละขั้น และเคลื่อนที่ไปยังเสียงสูงสุดที่ระยะคู่ 8 ก่อนจะ

เคลื่อนที่ขึ้นในห้องเพลงที่ 123 ห้องเพลงสุดท้ายและกระโดดลงทันทีก่อนจะจบประโยคด้วยคู่ 6 เมโล

ดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 
 

 ประโยคที่ 26 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 124-130 

 
  

 
ภาพประกอบที่ 60 ประโยคที่ 26 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตที โด เร และมี ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเร เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 คู่ 3 ภาพรวม

การเคลื่อนที่ของประโยคที่ 26 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่

ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละข้ัน ก่อนจะค่อย ๆ 

เคลื่อนที่ลาดลงในท้ายประโยคในห้องเพลงที่ 130 ห้องเพลงสุดท้ายและจบประโยคด้วยคู่ 2 เมโลดิก

เมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 



 

 

  119 

 ประโยคที่ 27 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 131-133  

 
  

 
ภาพประกอบที่ 61 ประโยคที่ 27 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตที โด เร และฟา ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงที เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 2 และคู่ 3 พบการ

เคลื่อนที่แบบข้ามข้ันในระยะคู่ 5 และคู่ ในช่วงท้ายประโยค ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 27 

เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมี

การเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละข้ันก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ข้ึนในท้ายประโยคใน

ห้องเพลงที่ 133 ห้องเพลงสุดท้าย และจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major 

Intervals) 

 

 ประโยคที่ 28 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่  134- 137 

 

 
 

ภาพประกอบที่ 62 ประโยคที่ 28 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 
 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตที และโด ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงที เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 ภาพรวมการ

เคลื่อนที่ของประโยคที่ 28 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่ค่อนข้างคงที่ในช่วงแรกและเคลื่อนที่แบบทีละขั้น 

(Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่

ระดับข้ึนลงทีละขั้น ก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ข้ึนในท้ายประโยคห้องเพลงที่ 137 และจบประโยคด้วยคู่ 

3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 
 



 

 

  120 

 ประโยคที่ 29 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 138-140 

 

 
  

ภาพประกอบที่ 63 ประโยคที่ 29 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตเร ฟา ซอล ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคและเคลื่อนที่แบบข้ามขั้นในระยะคู่ 6 ก่อนจะเคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 

คู่ 2 และคู่ 3 ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 29 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบข้ามขั้นใน

ช่วงแรกก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับ

เสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละขั้น ก่อนจะมีทิศทางลาดลงแบบข้ามข้ึนใน

ระยะคู่ 6 ในท้ายประโยคและจบประโยคด้วยคู่ 1 เมโลดิกเพอร์เฟค (Melodic Perfect Intervals) 
 

 ประโยคที่ 30 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 141-143 

 

 

 
ภาพประกอบที่ 64 ประโยคที่ 30 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงที เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 2 และคู่ 3 ภาพรวมการ

เคลื่อนที่ของประโยคที่ 30 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ใน

ลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละขั้นก่อนจะค่อย ๆ 

เคลื่อนที่ขึ้นในท้ายประโยคห้องเพลงที่ 143 ห้องเพลงสุดท้าย และจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิก

เมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 
 

 



 

 

  121 

 ประโยคที่ 31 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 144- 149 

 
 

 
ภาพประกอบที่ 65 ประโยคที่ 31 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตเร ฟา ซอล และที ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเรและเคลื่อนที่แบบข้ามขั้นข้ึนลงในระยะคู่ 6 

บางช่วงของประโยคเพลง ก่อนจะเคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 ภาพรวมการเคลื่อนที่ของ

ประโยคที่ 31 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่ค่อนข้างคงที่ในช่วงแรกและเคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct 

Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงที   

ละข้ัน และจบประโยคทิศทางคงท่ีด้วยคู่ 2 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 
 

 ประโยคที่ 32 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 150-152 

  

 

ภาพประกอบที่ 66 ประโยคที่ 32 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตที โด และซอล ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงทีและเคลื่อนที่แบบข้ามขั้นข้ึนลงในระยะคู่ 6 

และเคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 และคู่ 2 ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 32 เป็นลักษณะการ

เคลื่อนทีแ่บบสลับฟันปลาที่ระยะคู่ 6 ในบางช่วงเพลง และเคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการ

เคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงแบบข้ามข้ันและทีละขั้น และจบประโยคทิศทางลงด้วยคู่ 

4 เมโลดิกเพอร์เฟค (Melodic Perfect Intervals) 
 

 



 

 

  122 

 ประโยคที่ 33 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 153-157 

 

 
ภาพประกอบที่ 67 ประโยคที่ 33 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงที จากนั้นค่อย ๆ เคลื่อนที่ข้ึนลงคู่ 2 พบการเคลื่อนที่

แบบข้ามขั้นข้ึนลงในระยะคู่ 6 ในต้นประโยคและบางช่วงของประโยคเพลง ภาพรวมการเคลื่อนที่ของ

ประโยคที่ 33 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่

ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงทีละขั้น ก่อนจะจบประโยคทิศทางข้ึน

และคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 
 

 ประโยคที่ 34  ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 158-161 

 

 
ภาพประกอบที่ 68  ประโยคที่ 34 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเร เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 2 คู่ 3 ภาพรวมการเคลื่อนที่

ของประโยคที่ 34 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะ

คลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงทีละขั้นก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ข้ึน

ในห้องเพลงสุดท้าย ห้องเพลงที่ 161 และจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major 

Intervals) 

 
 

 



 

 

  123 

 ประโยคที่ 35  ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 162-167 

 
 

ภาพประกอบที่ 69 ประโยคที่ 35 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเร เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 2 คู่ 3 ภาพรวมการ

เคลื่อนที่ของประโยคที่ 35 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ใน

ลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละขั้นก่อนจะค่อย ๆ 

เคลื่อนที่ขึ้นในห้องเพลงสุดท้าย ห้องเพลงที่ 167 และจบประโยคด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic 

Major Intervals) 
 

 ประโยคที่ 36  ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 168-169 

  

 

ภาพประกอบที่ 70 ประโยคที่ 36 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตซอล และที ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงซอล เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 และ คู่ 3 ภาพรวมการ

เคลื่อนที่ของประโยคที่ 35 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบที่ละข้ัน (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ใน

ลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับข้ึนลงทีละขั้น ก่อนจะเคลื่อนที่

ขึ้นในห้องเพลงสุดท้าย ห้องเพลงที่ 169 และจบประโยคด้วย คู่ 4 เมโลดิกเพอร์เฟค (Melodic 

Perfect Intervals) 

 

 
 



 

 

  124 

 ประโยคที่ 37  ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 170-173 

 

 

ภาพประกอบที่ 71 ประโยคที่ 37 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตมี ฟา และซอล ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงมี เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1    คู่ 2 และคู่ 3 พบ

การกระโดดแบบข้ามข้ันในระยะคู่ 4 ที่ห้องเพลงที่ 172 ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคท่ี 30 เป็น

ลักษณะการเคลื่อนที่แบบคงที่ในช่วงแรกและค่อย ๆ เคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) 

เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงทีละขั้นก่อนจะ

ค่อย ๆ เคลื่อนที่ขึ้นในท้ายประโยคในห้องเพลงที่ 173 ห้องเพลงสุดท้ายและกระโดดลงทันทีก่อนจะ

จบประโยคด้วยคู่ 6 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 

 

 ประโยคที่ 38  ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 174-177 

 

 

ภาพประกอบที่ 72 ประโยคที่ 38 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตมี ฟา และซอล ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงซอล เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 

ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 38 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบค่อย ๆ เคลื่อนที่แบบทีละข้ัน 

(Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่

ระดับข้ึนลงทีละขั้น ก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ข้ึนในท้ายประโยคในห้องเพลงที่ 177 ห้องเพลงสุดท้าย

และกระโดดลงทันทีก่อนจะจบประโยคด้วยคู่ 6 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 

 



 

 

  125 

 ประโยคที่ 39 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 178-182 

 

 

ภาพประกอบที่ 73 ประโยคที่ 39 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตมี ฟา และซอล ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงซอล เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 

ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 39 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบค่อย ๆ เคลื่อนที่แบบทีละข้ัน 

(Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่

ระดับข้ึนลงทีละขั้นก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ลาดลงในท้ายประโยคในห้องเพลงที่ 182 ห้องเพลง

สุดท้ายและจบประโยคด้วยคู่ 1 เมโลดิกเพอร์เฟค (Melodic Perfect Intervals) 
 

 ประโยคที่ 40 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 183-186 

 

 

 
ภาพประกอบที่ 74 ประโยคที่ 40 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตมี ฟา ซอล และที ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงมี เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 2 และคู่ 3 พบการ

เคลื่อนที่แบบข้ามข้ันในห้องเพลงที่ 185 ที่ระยะคู่ 5 ภาพรวมการเคลื่อนที่ของประโยคที่ 40 เป็น

ลักษณะการเคลื่อนที่แบบค่อย ๆ เคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะ

คลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงทีละขั้นก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่

ลาดลงและคงทีใ่นท้ายประโยคในห้องเพลงที่ 186 ห้องเพลงสุดท้ายและจบประโยคด้วยคู่ 1 เมโลดิก

เพอร์เฟค (Melodic Perfect Intervals) 



 

 

  126 

 

 ประโยคที่ 41 ท่อนลำเหยาลาผี ห้องเพลงที่ 187-189 

 

 

ภาพประกอบที่ 75 ประโยคที่ 41 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงที เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 ภาพรวมการ

เคลื่อนที่ของประโยคที่ 41 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบค่อย ๆ เคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct 

Motion) เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ข้ึนลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงทีละ

ขั้น ก่อนจะค่อย ๆ เคลื่อนที่ขึ้นในท้ายประโยคในห้องเพลงที่ 189  ห้องเพลงสุดท้ายและจบประโยค

ด้วยคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 

 

 ประโยคที่ 42 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 190-193 

 

 

ภาพประกอบที่ 76 ประโยคที่ 42 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ตที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงเร เคลื่อนที่ด้วยระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 พบการ

เคลื่อนที่แบบข้ามข้ันในห้องเพลงที่192 โดยกระโดดขึ้นลงที่ระยะคู่ 5 และคู่ 6 ภาพรวมการเคลื่อนที่

ของประโยคที่ 42 เป็นลักษณะการเคลื่อนที่แบบค่อย ๆ เคลื่อนที่  แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) 

เคลื่อนที่ในลักษณะคลื่นที่ระดับเสียงมีการเคลื่อนที่ขึ้นลงตลอดเวลาโดยไล่ระดับขึ้นลงทีละขั้น ก่อนจะ

ค่อย ๆ คงที่ในท้ายประโยคในห้องเพลงที่ 193 ห้องเพลงสุดท้ายและจบประโยคด้วยคู่ 2 เมโลดิก

เมเจอร์ (Melodic Major Intervals) 

 



 

 

  127 

 ประโยคที่ 43 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 194-197 

 

 

ภาพประกอบที่ 77 ประโยคที่ 43 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด และเร ซึ่งลักษณะของทิศทางการ

ดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงทีเคลื่อนที่ทีละข้ันในต้นประโยค จากนั้นเคลื่อนที่แบบ

ข้ามขั้น (Disjunct Motion) โดยเคลื่อนที่กระโดดไปมาในระยะคู่ 5 และ คู่ 6 ในบางช่วงเพลงก่อนจะ

จบประโยคในทิศทางลงด้วยคู่ 5 เมโลดิกเพอร์เฟค (Melodic Perfect Intervals) 

 

 ประโยคที่ 44 ท่อนลำเหยาปัว ห้องเพลงที่ 198-201 

 

 

ภาพประกอบที่ 78 ประโยคที่ 44 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

โน้ตหลักของประโยคซึ่งเป็นโน้ตจังหวะตก ได้แก่โน้ต ที โด และฟา ซึ่งลักษณะของทิศ

ทางการดำเนินทำนองนั้น เริ่มต้นประโยคด้วยโน้ตเสียงลา และเคลื่อนที่แบบข้ามข้ันในต้นประโยคโดย

กระโดดขึ้นลงในระยะคู่ 4-5 ก่อนจะเคลื่อนที่ทีละขั้น จากนั้นพบการเคลื่อนที่แบบข้ามข้ันอีกครั้งใน

ห้องท้ายห้องเพลงที่ 200 โดยเคลื่อนที่กระโดดขึ้นจากคู่ 2 ไปยังคู่ 6 ก่อนจะจบประโยคอย่างคงที่ด้วย

คู่ 2 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals)  

 2.3.8 รูปแบบการดำเนินทำนอง 

  จากการจำแนกทิศทางการดำเนินทำนองของบทเพลงที่ใช้ในการประกอบ

พิธีกรรมทั้งสิ้น 44 ประโยค พบว่ามีรูปแบบการดำเนินทำนองอยู่ 4 รูปแบบ ได้แก่ 

 

 



 

 

  128 

  รูปแบบที่ 1 การดำเนินทำนองแบบเคลื่อนที่ทีละขั้น 

 

ภาพประกอบที่ 79 การดำเนินทำนองรูปแบบที่ 1 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 รูปแบบการดำเนินทำนองในบทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมแต่ละประโยค

เพลงส่วนใหญ่มีรูปแบบการดำเนินทำนองแบบทีละขั้น หรือ Conjunct Motion โดยค่อย ๆ เคลื่อนที่

ขึ้นลงทีละขั้นในระยะคู่ 1 คู่ 2 และคู่ 3 
  

 รูปแบบที่ 2 การดำเนินทำนองแบบเคลื่อนที่ข้ามข้ัน 

 
  

 

ภาพประกอบที่ 80 การดำเนินทำนองรูปแบบที่ 2 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

 รูปแบบการดำเนินทำนองในบทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมแต่ละประโยค

เพลงบางช่วงมีรูปแบบการดำเนินทำนองแบบข้ามข้ัน หรือ Disjunct Motion โดยเคลื่อนที่กระโดด

ขึ้นลงข้ามขั้นในระยะคู่ 4 คู่ 5 คู่ 6 และคู่ 8 
 

 รูปแบบที่ 3 การดำเนินทำนองแบบเคลื่อนที่ในทิศทางขึ้น 

 

 
ภาพประกอบที่ 81 การดำเนินทำนองรูปแบบที่ 3 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 รูปแบบการดำเนินทำนองในบทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมแต่ละประโยค

เพลงในช่วงท้ายแต่ละประโยคเพลงส่วนมากนิยมจบในทิศทางข้ึน โดยค่อย ๆ เคลื่อนที่ข้ึนทีละข้ัน    

ในห้องเพลงสุดท้ายของประโยคและนิยมจบด้วยขั้นคู่ในระยะคู่ 2 และ คู่ 3 



 

 

  129 

 รูปแบบที่ 4 การดำเนินทำนองแบบเคลื่อนที่ในทิศทางลง 

 

 
ภาพประกอบที่ 82 การดำเนินทำนองรูปแบบที่ 4 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 
 

 รูปแบบการดำเนินทำนองในบทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมแต่ละประโยค

เพลงในช่วงท้ายแต่ละประโยคเพลงส่วนมากนิยมจบในทิศทางข้ึน โดยค่อย ๆ เคลื่อนที่ข้ึนทีละข้ัน    

ในห้องเพลงสุดท้ายของประโยคและนิยมจบด้วยขั้นคู่ในระยะคู่ 2 และ คู่ 3  

 2.3.9 รูปแบบจังหวะ (Rhythmic Pattern) 

  จังหวะของบทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์

ไทตาด อยู่ในรูปแบบของจังหวะอิสระ หรือ Parlando-rubato ที่ยืดหยุ่นไปกับการขับลำ โดยจังหวะ

แคนจะเปลี่ยนผันตามกลอนลำของหมอเหยา โดยพบรูปแบบจังหวะ (Rhythmic Pattern) ตลอด

เพลงทั้งสิ้น 11 รูปแบบ ดังนี้ 

 

 

รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 1 

 

 
ภาพประกอบที่ 83 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 1 

                                           ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 
 

  จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 1 ปรากฏซ้ำ

อยู่ในห้องเพลงทั้งสิ้น 97 ห้องเพลง  

 

 

 



 

 

  130 

รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 2 

 

 
ภาพประกอบที่ 84 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 2 

                                           ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 
 

  จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 2 ปรากฏซ้ำ

อยู่ในห้องเพลงทั้งสิ้น 8 ห้องเพลง  

 

รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 3 

 

 
ภาพประกอบที่ 85 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 3 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 
 

  จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 3 ปรากฏซ้ำ

อยู่ในห้องเพลงทั้งสิ้น 13 ห้องเพลง  

 

รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 4 

 

 
ภาพประกอบที่ 86 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 4 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 
 

  จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 4 ปรากฏซ้ำ

อยู่ในห้องเพลงทั้งสิ้น 18 ห้องเพลง  

 



 

 

  131 

รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 5 

 

 
ภาพประกอบที่ 87 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 5 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 
 

  จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 5 ปรากฏซ้ำ

อยู่ในห้องเพลงทั้งสิ้น 12 ห้องเพลง  

รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 6 

 

 
ภาพประกอบที่ 88 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 6 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 
 

  จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 6 ปรากฏซ้ำ

อยู่ในห้องเพลงทั้งสิ้น 6 ห้องเพลง  

 

รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 7 

 

 
ภาพประกอบที่ 89 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 7 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 
 

  จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 7 ปรากฏซ้ำ

อยู่ในห้องเพลงทั้งสิ้น 2 ห้องเพลง  

 



 

 

  132 

 

รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 8 

  

 
ภาพประกอบที่ 90 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 8 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 
 

  จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 8 ปรากฏซ้ำ

อยู่ในห้องเพลงทั้งสิ้น 5 ห้องเพลง 

 

รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 9 

  

 
ภาพประกอบที่ 91 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 9 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 
 

  จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 9 ปรากฏซ้ำ

อยู่ในห้องเพลงทั้งสิ้น 9 ห้องเพลง  

รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 10 

  

 
ภาพประกอบที่ 92 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 10 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 
 

  จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 10 ปรากฏซ้ำ

อยู่ในห้องเพลงทั้งสิ้น 1 ห้องเพลง 

 



 

 

  133 

รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 11 

  

 
ภาพประกอบที่ 93 รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 11 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ.์ (2567). 
 

   จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า รูปแบบจังหวะในลักษณะที่ 11 ปรากฏ

ซ้ำอยู่ในห้องเพลงทั้งสิ้น 2 ห้องเพลง  

  จากการวิเคราะห์ลายลงข่วง บทเพลงที่ใช้ในการดำเนินพิธีกรรมเหยารักษาโรคของ       

กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด พบว่า ภาพรวมในการเคลื่อนที่ของแต่ละประโยคเพลงเป็นไปในทิศทางการ

เคลื่อนที ่  แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) ในระยะคู่ 1-3 พบการเคลื่อนที่แบบข้ามข้ัน (Melodic 

Major Intervals) ในบางห้องเพลง เช่น ประโยคสุดท้ายของเพลงพบการเคลื่อนที่แบบข้ามข้ันอีกครั้ง

ในห้องท้ายห้องเพลงที่ 200 โดยเคลื่อนที่กระโดดขึ้นจากคู่ 2 ไปยังคู่ 6 ขั้นคู่ที่พบมากท่ีสุดในการจบ

ประโยคเพลงคือขั้นคู่ในระยะคู่ 3 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) พบถึง 20 ประโยค

รองลงมาคือคู่ 2 เมโลดิกเมเจอร์ (Melodic Major Intervals) พบ 12 ประโยค และพบน้อยที่สุดคือ

ขั้นคู่แบบเมโลดิกเพอร์เฟค (Melodic Perfect Intervals) ที่พบเพียง 8 ประโยคเท่านั้นด้วยทางเพลง

ที่อยู่ในบันไดเสียงเอไมเนอร์ (Am) ที่สื่อถึงอารมณ์เศร้าหม่นหมอง เมื่อเทียบขั้นคู่ในชนิดเมโลดิก

เมเจอร์เป็นขั้นคู่ที่สื่อถึงความแข็งขัน สดชื่น ทิศทางการดำเนินทำนองในลายลงข่วงซึ่งเป็นบทเพลงที่

ใช้ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จึงแสดงออกถึงอารมณ์วิงวอน 

ศรัทธา และเชื่อมั่น เป็นความความเศร้าที่ยังคงเต็มไปด้วยความคาดหวัง และมีความสดใสเป็นมิตร

สอดแทรกอยู่ในบางช่วงที่มีขั้นคู่เมโลดิกเพอร์เฟค 

 2.3.10 เสียงประสาน (Harmony) 

   บทเพลงในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีลักษณะการ

ประสานเสียงคลอกับทำนองหลัก โดยมีเสียง A คลอประสานเป็นเสียงยืน หรือเสียง Drone 

 2.3.11 บทร้อง หรือกลอนลำที่ใช้ในพิธีกรรมมีลักษณะคล้ายการลำ สลับกับการพูด   

ไม่ตายตัว ไม่แน่นอน กลอนลำมีลักษณะของการสัมผัสสระ และไม่สัมผัสสระ มุ่งประเด็นเนื้อหาใน



 

 

  134 

การถามตอบสื่อสารกับผี เพื่อสร้างเงื่อนไขในการเสี่ยงทายเพ่ือรักษา ไม่เน้นความไพเราะของกลอนลำ 

คล้ายทำนองการลำพ้ืนคู่กับแคน โดยผู้วิจัยได้แบ่งกลอนลำออกตามลักษณะความหมายในการลำ 

เช่นเดียวกับในการแบ่งลำดับขั้นตอนในพิธีกรรมโดยแบ่งตามลำดับขั้นตอนของพิธีกรรมดังต่อไปนี้  

   1) บทร้องลำป่าวผี 

      โอ๋ย...เชิญเชิญแล้ว เซาซางกะบ่หลาย 

   เชิญเชิญแล้วเซาฟายกะบ่ส้างเห้อ 

   ขั้นวาเซาซางม่าง บ่ได้อยู่โดนมาง 

    โอ๋ยมาเย้อ มาใส่พาขวัญคือนกอีโอ่น 

       มาเย้อ มาไข่ข้อคือนกอีเก๋ว 

       ลงมาเว้าเจ้ยเจ้วนำข้อยแมนคู่ขวัญ ฯลฯ 

 ลำเหยาป่าวผี เป็นขั้นตอนแรกในการประกอบพิธีกรรม “ป่าว” เป็นคำแทนในการบอกกล่าว 

หรือป่าวประกาศ  โดยหมอเหยาจะเริ่มทำพิธีกรรมโดยการจัดเรียงเครื่องคาย และร่ายกลอนขับลำ

โดยมีเนื้อหาเพื่อบอกกล่าวผีที่ตนนับถือเพ่ือบอกกล่าวถึงการจะเริ่มประกอบพิธีกรรม และสิ่งศักดิ์สิทธิ์

ในบริเวณพ้ืนที่เพ่ือขออนุญาตใช้สถานที่ในการทำพิธีกรรม โดยรวมคือการขับลำเพ่ือบอกกล่าวสิ่งที่

อำนาจเหนือธรรมชาติที่เก่ียวข้องในการประกอบพิธีกรรมเพ่ือทำการเริ่มประกอบพิธีกรรม เป็นการ

เชื้อเชิญผีให้ลงมาท่ีเทียมร่างของหมอเหยา เพ่ือเริ่มทำการรักษาผ่านพิธีกรรมเหยา การขับลำ

เปรียบเสมือนการบริกรรมคาถาเพ่ือเชื้อเชิญวิญญาณของผีบรรพบุรุษ 
 

     2) บทร้องลำส่องผี 

      โอ๋ย.....เป็นจังเด พอจังเจ็บป่วยไข้ หนาวในใจบ่ส่วง  

      บดนึงพอจังหนาว คาวคาวพอจังไข้ หนาวในบ่แจ้งซ่อน 

      เจ็บปวดท้องในเนื้อบ่ส่วงเซา 

      จนว่าบกคับล่าง จนว่าบางคาบมัน 

      กินข้าวบัดเว้าขม กินนมบัดเว้าฮาก 

      ไม้ทางได๋บัดมาสี ผีทางได๋บัดมาต้อง 

      ของทางได๋บัดมาเบียดเห้อ 

      โอ๋ย...พากันไขกะแจห้อง จังเห็นแพส่องดัง 



 

 

  135 

      พากันเปิดผ้ากัง เห็นซมบ่อนคนนอน 

      โอ๋ย...มาฮอดแล้วถามเบิ่งเห้อ 

      เจ้าที่บ่อนบ้าน เจ้าท่านบัดวางเฮอเข้าเบ้ะ 

      หรือว่าผิดในห้อง หอโฮงวางเพ่ินอยู่ 

      หรือว่าผิดในห้องหอกว้างหว่างเพ่ินนอน 

      ผิดเจ้าที่เพ่ินบ้านนี่บ้อ ผิดเจ้าฐานวางเสานิ่บ้อ 

      บัดว่าเป็นนำดินหว่างเพ่ินอยู่นี่บ้อ 

      บัดว่าเป็นเฮือนเพ่ินนอนนี่ติเห้อ 

      หรือว่าเจ้าปู่ผู้รักษา เด้...เจ้าตาผู้เพ่ินลำ  

      เจ้าที่ผู้อยู่บ้าน เจ้าฐานผู้อยู่เสา ซุมเจ้าผู้ฮักษา ฯลฯ 

 ลำเหยาส่องผี เป็นการขับลำเพ่ือตั้งคำถามผ่านการสื่อสารกับผี “ส่อง” เป็นคำแทนในการ 

หาสาเหตุในการเจ็บป่วยว่าเกิดจากอะไร โดยใช้เงื่อนไขในการตั้งคำถามชนิดสองตัวเลือก และเสี่ยง

ทายด้วยอุปกรณ์เสี่ยงทาย ที่ประกอบไปด้วย ไข่ไก่ ดาบ หรือ ขวดเหล้า ดังตารางที่ 1 เงื่อนไขกับเสี่ยง

ทาย กล่าวคือเป็นการตั้งข้อสมมุติฐานเพ่ือหาสาเหตุของการเจ็บป่วย โดยเชื่อว่ามาจากการกระทำของ

ผี โดยมนุษย์อาจทำให้ผีไม่พอใจ หรือเป็นการทำผิดต่อผี อาจเกิดจากการผิดฮีต ผิดคอง ผิดประเพณี 

วัฒนธรรมที่ประพฤติปฏิบัติสืบต่อกันมา หรือลบหลู่ผี ก็อาจเป็นสาเหตุที่พบจากการส่องผีได ้

 

  3) บทร้องลำเหยาปัว 

       โอ๋ย....เอาบ่พาโจ๋ข้อยสิทาน พาหวานข้อสิมอบ 

       เอาบ่....พาโจ๋ใส่น้ำตาล พาหวานใส่น้ำอ้อย 

       หวานจ้อย ๆ หวานได้คุบาดกลืน 

       เอาบ่ เทิงขนมข้าวต้ม ขนมในใส่หมากถั่วบ่แพงบ่ 

       โอ๋ย...โอ๊ยเอาพาโจ๋ใส่น้ำตาล พาหวานใส่นน้ำอ้อยสั่นน้อ 

       ขั่นว่าได้จังสี้ตีนขวาเจ้าจังย้าย 

       ขั่นว่าได้จังสี้ตีนซ้ายเจ้าจังโจมเห้อ ฯลฯ 

 ลำเหยาปัว หรือลำเหยาเพื่อรักษาโรค คำว่าปัว ในภาษาอีสาน แปลว่า การรักษา ลำเหยาปัว

เป็นขั้นตอนในการรักษาโรคท่ีสืบเนื่องจากการลำเหยาส่องผี เมื่อส่องผีจนทราบถึงสาเหตุของการ



 

 

  136 

เจ็บป่วยโดยการเสี่ยงทายแบบมีเงื่อนไขแล้ว ขั้นตอนในการรักษาคือการทำตามเงื่อนไขของผี หมอ

เหยาบริกรรมคาถาโดยการขับลำ ปรบมือและฟ้อนรำตามจังหวะแคน จังหวะของแคนจะเร่งเร้าให้

สนุกสนานมากขึ้นตามการเคลื่อนไหวร่างกายของหมอเหยาที่เร่งเร้าเช่นเดียวกัน จากนั้นหมอเหยาจะ

ลุกข้ึนฟ้อนรำและนำไข่ไก่จากเครื่องคายมาลูบไล้ตามตัวของผู้ป่วย โดยเชื่อว่าไข่ไก่จะดูดซับสิ่งไม่ดี

ออกจากร่างกาย ระหว่างที่กำลังเหยาปัวผู้ป่วย หมอเหยาก็ขับลำ ฟ้อนรำ และปัดเป่าตามตัวผู้ป่วยไป

ด้วย อากับกริยาของหมอเหยาในระหว่างที่กำลังเหยาปัวผู้ป่วย ดูคล้ายกับเสียตัวตนของหมอเหยาไป  

โดยความรู้สึกนึกคิด หรือจิตสำนึกถูกแทนที่ด้วยจิตวิญญาณดวงอ่ืนที่ไม่ใช่เจ้าของร่าง เชื่อว่าเป็นผี

บรรพบุรุษมาเทียมร่างและใช้อำนาจอิทธิฤทธิ์ในการดลบันดาลให้หายป่วย จากนั้นผู้ป่วยก็ลุกข้ึนฟ้อน

รำร่วมกับหมอเหยาเป็นการแสดงออกเชิงสัญลักษณ์อาการป่วยดีขึ้นจากการเหยาปัว และญาติของ

ผู้ป่วยก็ค่อย ๆ ลุกขึ้นร่วมฟ้อนลำด้วยกัน เป็นการแสดงออกถึงความปีติยินดีที่ผู้ป่วยอาการขึ้นและ

แสดงความเคารพต่อผี 
 

  4) บทลำเหยาเอ้ินขวัญ 

       โอ๋ย...ขันธ์สมบัติสิแลนหา ขันธ์มาลาสิแลนใส่ 

       ขั่นว่าชอบเจ้าแล้วพอสิหายกับยาข่วงวะตี้ 

       โอ๋ย...บาดนี้แล้วคำเบิ่ง ให้พอซื่นกับหน้าคาย  

       ให้พอหายกับหน้าข่วงข้อยเห้อ 

         ขั่นว่าตื่มอยู่เลยความเมื่อยอย่าให้เห็น ฯลฯ 

 ลำเหยาเอิ้นขวัญ เป็นการลำเพ่ือเรียกขวัญกำลังใจผู้ป่วยจากอาการเจ็บไข้ และสร้างขวัญ

กำลังใจแก่ผู้ร่วมพิธีทุกคน โดยในขั้นตอนนี้จะมีการผูกข้อไม้ข้อมือให้กับผู้ป่วยเป็นการแสดงออกเชิง

สัญลักษณ์ในการสร้างขวัญกำลังใจแกผู้ป่วย ให้มีฝ้ายผูกแขนเป็นเป็นวัตถุในการยึดเหนี่ยวจิตใตให้แก่

ผู้ป่วยตามประเพณีของภาคอีสานที่เชื่อว่าการผูกข้อต่อแขนเป็นการเสริมความเป็นสิริมงคลและเป็น

การอวยพร 
 

  5) บทลำเหยาลาผี 

       โอ๋ย..มาฮอดแล้วจริงได้คุเลิศ ความจริงได้คุแล้ว 

       นอนหลับกะสิซื่น นอนตื่นกะสิดีแล้วเห้อ 



 

 

  137 

       กินข้าวกะหวาน กินแกงกะแซบแล้วเห้อ 

       ชอบเจ้าแล้วให้พอดีซะบ้อ  

       ทางเจ็บอยู่หว่างทางอยู่ท้องให้พอดีซะเห้อ 

       ทางเจ็บอยู่แอวให้พอดีสาเห้อ 

       โอ๋ย...เว้าถืกคอเพิ่นล่ะหัวอุ่ม ๆ  

       เว้าถืกเรื่องจะตาดเปื้องใส่กัน  

       โอ๋ย...นำเจ้ากะม่วนใจดีคือช้าง ใจกว้างคือน้ำคลองแถะเห้อฯลฯ 

 ลำเหยาลาผี เป็นการลำเหยาเพ่ือเป็นการแสดงความเคารพเพ่ือขอบคุณผีที่ให้ความช่วยเหลือ

และเชิญให้วิญญาณของผีออกจากร่างหมอเหยา ตลอดจนเป็นการน้อมส่งดวงวิญญาณที่ลงมาให้ความ

ช่วยเหลือในการรักษาครั้งนี้ เป็นอันเสร็จพิธี 
 

 จากการศึกษาและวิเคราะห์บทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของ         

กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด พบว่า บทเพลงในพิธีกรรมนั้นมีการดำเนินทำนองหลักเพียงทำนองเดียวและ

ดำเนินบทเพลงวนไปมาและมีการลงจบด้วยการลากเสียงโน้ตตัวสุดท้ายให้ยาว (Intro-A-Coda) ทำให้

รูปแบบหลักของบทเพลงเป็นรูปแบบเอกบท (Unitary Form) มีการประดับตกแต่งโน้ตด้วยการจ้าด

แคน และเล่นเสียงซ้ำบ้างเล็กน้อย ทิศทางการดำเนินทำนองเป็นลักษณะฟันปลาสลับขึ้นลงที่ละขั้น 

พบโน้ตเสียงหลักคือ เสียงที โด เร และซอล เป็นเสียงหลักในบทเพลง แต่ตลอดการบรรเลงพบโน้ตทั้ง 

7 เสียง และมีเสียง ลา เป็นเสียงยืน (Drone) ในการบรรเลง ช่วงความกว้างของเสียงอยู่ที่ เสียงที 

มาตรฐาน ถึงเสียงที Octave ที่ 3 โดยแคนจะบรรเลงซ้ำไปมาในลักษณะทำนองสั้น ๆ ยืดหยุ่นตาม

การขับลำของหมอเหยา หรือที่เรียกว่าการบรรเลงแบบ Rubato ภาพรวมในการเคลื่อนที่ของแต่ละ

ประโยคเพลงเป็นไปในทิศทางการเคลื่อนที่แบบทีละขั้น (Conjunct Motion) ในระยะคู่ 1-3 พบการ

เคลื่อนที่แบบข้ามข้ัน (Melodic Major Intervals) ในบางห้องเพลง และเนื่องจากบทเพลงที่ใช้ในการ

ประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดอยู่ในบันไดเสียงเอไมเนอร์ (Am) ที่สื่อถึง

อารมณ์เศร้าหม่นหมอง เมื่อเทียบขั้นคู่ในชนิดเมโลดิกเมเจอร์เป็นขั้นคู่ที่สื่อถึงความแข็งขัน สดชื่น ทิศ

ทางการดำเนินทำนองในลายลงข่วงซึ่งเป็นบทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของ

กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จึงแสดงออกถึงอารมณ์วิงวอน ศรัทธา และเชื่อมั่น เป็นความความเศร้าที่ยังคง

เต็มไปด้วยความคาดหวัง และมีความสดใสเป็นมิตรสอดแทรกอยู่ในบางช่วงที่มีขั้นคู่เมโลดิกเพอร์เฟค 



 

 

  138 

ลักษณะของบทร้องจะใช้ภาษาถิ่นไทตาดในการขับลำ เป็นการลำเพื่อเชื้อเชิญผีให้มาเทียม

ร่างในช่วงลำเหยาป่าวผี ในช่วงลำเหยาส่องผีและเหยาปัวเป็นการเสี่ยงทายเพ่ือสร้างเงื่อนไขในการ

รักษา ลักษณะของคำร้องจะเป็นการตั้งคำถาม เพ่ือถามตอบเป็นมีตัวเลือกสองตัวเลือก เมื่อเสร็จสิ้น

กระบวนการรักษา จะทำการผูกข้อต่อแขนเรียกขวัญคำร้องในช่วงเหยาเอิ้นขวัญจะเป็นลักษณะการ

สร้างขวัญกำลังใจ ก่อนจะลำเหยาลาผีเป็นด้วยลักษณะการขับลำแบบส่งผี และขอบคุณที่ช่วยเหลือ

รักษาอาการเจ็บป่วย คำร้องของหมอเหยามีความไม่แน่นอนและสามารถยืดหยุ่นได้ตามลักษณะ

บริบทของพิธีกรรมและผู้ป่วย  

  



 

 

  139 

บทที่ 5 
 

สรุปผลการวิจัย อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ 
 
สรุปผลการวิจัย 
 จากการศึกษาในเรื่อง “อัตลักษณ์ทางดนตรีในพีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

จังหวัดนครพนม”พบว่า กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด มีวัฒนธรรมความเชื่อ ความศรัทธา ตลอดจนประเพณี

เกี่ยวกับการนับถือผีบรรพบุรุษและผีกลุ่มอ่ืน ๆ และมีอัตลักษณ์วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 

เป็นลักษณะภาษาที่ใช้ การแต่งกาย ประเพณีต่าง ๆ โดยผู้วิจัยได้สรุปผลการวิจัยโดยจำแนกตาม

วัตถุประสงค์ของการวิจัย ดังนี้ 

1. ประวัติความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จังหวัดนครพนม  

    1.1 จุดอพยพท่ี 1 สิบสองปันนา มณฑลยูนนาน สาธารณรัฐประชาชนจีน 

 กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด มีจุดเริ่มต้นในการอพยพคล้ายกับกลุ่มชาติพันธุ์ไทสาขาอ่ืน ๆ 

คือมีจุดเริ่มต้นอยู่ทางตอนใต้ของสาธารณรัฐประชาชนจีน คือเขตมณฑลยูนนานในปัจจุบัน ดินแดน

สองสองปันนา ต่อมาเมื่อจีนเริ่มขยายอำนาจก็เกิดภัยสงครามข้ึน โดยมีนักวิชาการหลายท่านเชื่อว่า

กลุ่มชาติพันธุ์ไทยอพยพลงมาผ่านการใช้เส้นทางสายแม่น้ำฮวงโหและแม่น้ำแยงซีเกียง ก่อนจะสร้าง

อาณาจักรข้ึน 3 อาณาจักร ได้แก่ นครเงี้ยว นครลุง และนครปา ต่อมามีการระบุว่านครลุงทำลายลง

โดย “พวกตาด” ก่อนจะเกิดการกระจายตัวและอพยพอีกครั้ง และมีคนกลุ่มหนึ่งอพยพไปตั้งถิ่นฐาน

อยู่ลนที่ราบสูงบริเวณริมทะเลสาปเอ่อหาย ตั้งเป็นอาณาจักรน่านเจ้า บริเวณดังกล่าวนี้ในปัจจุบันคือ

บริเวณรัฐฉาน ของสหภาพเมียนมาร์ จึงมีความเป็นไปได้ว่ากลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเป็นคนกลุ่มนี้ เพราะ

จุดอพยพที่ 2 คือ สหภาพเมียนมาร์ 

 1.2 จุดอพยพที่ 2 สหภาพเมียนมาร์ 

  กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดได้อพยพมายังสหภาพเมียนมาร์ หากแต่ไม่ได้ระบุว่ามาที่รัฐใด

แต่มีความเป็นไปได้สูงที่จะเป็นรัฐฉาน เพราะเป็นบริเวณท่ีมีสายแม่น้ำสาละวิน-อิรวดีไหลผ่าน

เชื่อมโยงมาจากสิบสองปันนา และเป็นบริเวณท่ีมีความหลากหลายทางชาติพันธุ์มากที่สุดในสหภาพ

เมียนมาร์ โดยหลากหลายถึง 33% จากจำนวนประชากรทั้งหมด และเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ไทใหญ่ถึง 9% 

โดยอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีความเป็นไทใหญ่และไทดำผสมผสานกันชัดเจน ทำ



 

 

  140 

ให้มีความเป็นไปได้สูงมากที่บริเวณท่ีกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดอพยพมาจุดที่ 2 คือ รัฐฉาน ก่อนจะอพยพ

อักครั้งจากการถูกขับออกจากกลุ่มชาติพันธุ์ เพราะกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเริ่มปรากฏอัตลักษณ์ของ   

ชาติพันธุ์ชัดเจน และภัยสงครามในช่วงที่สหภาพเมียนมาร์ขยายอำนาจ จึงเริ่มอพยพไปยังจุดอพยพที่ 

3 แขวงหลวงพระบาง สปป.ลาว 

 1.3 จุดอพยพที่ 3 แขวงหลวงพระบาง สปป.ลาว 

  กลุ่มชาติพนัธุ์ไทตาดอพยพเข้ามาในแขวงหลวงพระบางด้วยภัยทางการเมืองและ

ความขัดแย้งของอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ โดยอพยพจากสหภาพเมียนมาร์เข้าสู่แขวงหลวงพระบาง

ในช่วงอาณาจักรล้านช้างหลวงพระบาง (อาณาจักรล้านช้างตอนต้น) ช่วงที่อาณาจักรล้านช้างจำปาสัก

รุ่งเรืองจึงเกิดภัยสงครามข้ึน อีกท้ังพระเจ้าไชยเชษฐาธิราชผู้เป็นกษัตริย์ ต่อต้านการทรงเจ้าเข้าผีอัน

เป็นอัตลักษณ์ที่กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเคารพนับถือและนำติดตัวไปเสมอไม่ว่าจะอพยพกี่ครั้ง หรือ

อพยพไปที่ไหนก็ตามก็จะนำเอาความเชื่อนี้ติดตัวไปเสมอ จึงอาจทำให้การที่พระเจ้าไชยเชษฐาธิราช

ต่อต้านการนับถือผี ส่งผลกระทบต่อความเป็นอยู่ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จนทำให้ต้องอพยพถอยร่น

อีกครั้งไปยังจุดอพยพที่ 4 แขวงคำม่วน สปป.ลาว 

 1.4 จุดอพยพที่ 4 เมืองยมราช แขวงคำม่วน สปป.ลาว 

  กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดอพยพมาจากแขวงหลวงพระบาง สู่แขวงคำม่วน มาตั้งรกราก

อยู่บริเวณเมืองยมราช ณ บ้าน ผาตาด และแสดงออกถึงอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์อย่างชัดเจนโดย

สะท้อนผ่านวิถีชีวิต กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดอพยพมาภายใต้เงื่อนไขทางการเมืองระหว่างสยามกับ     

ล้านช้าง เป็นช่วงเวลาเดียวกับท่ีอาณาจักรล้านช้างตอนปลายกำลังก่อกบฏ (กบฏเจ้าอนุวงศ์) และ

สยามเสียดินแดนฝั่งซายของแม่น้ำโขงให้กับฝรั่งเศสในเวลาต่อมาซึ่งเป็นดินแดนของแขวงคำม่วนใน

ปัจจุบัน ก่อนจะเกิดภัยสงครามอีกครั้งทำให้กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดต้องอพยพไปยังจุดสุดท้าย จุดอพยพ

ที่ 5 ท่าวัดโอกาส อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 

 1.5 จุดอพยพที่ 5 ท่าวัดโอกาส อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม 

  กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดอพยพอพยพข้ามฟากมาข้ึนท่าท่ีวัดโอกาสโดยการนำของเจ้าผ้า

ขาว และตามคำบอกเหล้าของกวานจ้ำได้ให้ข้อมูลว่ากลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดสร้างพระติ้ว พระเทียม จาก

ขอนไม้ติ้วที่ลอยทวนแม่น้ำโขงขึ้นมาที่ท่าน้ำวัดปัจจุบันพระพุทธรูปสององค์นี้ประดิษฐานอยู่ที่วัด

โอกาส ก่อนจะกระจายตัวไปอาศัยอยู่ตามหมู่บ้านต่าง ๆ ได้แก่ บ้านผึ้ง ตำบลบ้านผึ้ง บ้านหนองบัว 



 

 

  141 

ตำบลนาราชควาย และบ้านนาคำกลาง ตำบลนาทราย ในเขตอำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม

ในปัจจุบัน โดยมีบ้านผึ้งเป็นศูนย์กลางของชุมชนไทตาดนี้ 

    โดยสรุปแลว้นั้นกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเป็นสาขาหนึ่งในกลุ่มชาติพันธุ์ไท มีต้นกำเนิดมาจาก

ดินแดนสิบสองปันนา เขตมณฑลยูนนาน สาธารณรัฐประชาชนจีนในปัจจุบันโดย กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด

อพยพจากสิบสองปันนา โดยอพยพถอยร่นมาตามแม่น้ำโฮงโหวและแยงซีเกียง มาสร้างอาณาจักร

น่านเจ้า ก่อนจะเกิดเหตุอพยพอีกครั้งมายังพม่าตามเส้นทางสายแม่น้ำสาละวิน-อิระวดี พม่าเป็น

ดินแดนที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ในเชิงมานุษยวิทยา พบว่า ประชากรกว่าร้อยละ 9 ของพม่า

เป็นชาติพันธุ์ไทใหญ่ และอาศัยอยู่ในรัฐฉานที่มีพรมแดนติดกับสาธารณรัฐประชาชนจีนทางตอนใต้ 

จึงมีความเป็นไปได้ที่กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดจะเป็นหนึ่งในกลุ่มชาติพันธุ์ไทใหญ่ที่อพยพมาจากยูนนาน 

เพราะจากหลักฐานการแต่งกาย วัฒนธรรม ประเพณีบางอย่างของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด มีกลิ่นอาย

ของความเป็นไทใหญ่และไทดำ แต่มีอัตลักษณ์พิเศษที่แตกต่างจากไทใหญ่และไทดำ การผลิตซ้ำทาง

วัฒนธรรมและก่อตัวขึ้นใหม่ในบางรายละเอียดนี้ จึงเกิดวัฒนธรรมเฉพาะตัวของชาว ไทตาดเอง เมื่อ

วัฒนธรรมโดดเด่นจึงเกิดความขัดแย้งกับชาติพันธุ์พม่าที่เป็นประชากรส่วนใหญ่ของดินแดนพม่า กลุ่ม

ชาติพันธุ์ไทตาดจึงถูกขับออกจากประเทศและเกิดการอพยพอีกครั้งมายังแขวงหลวงพระบาง สปป.

ลาว จนเกิดสงครามกบฏเจ้าอนุวงศ์ กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดจึงต้องอพยพอีกครั้งมายังเมืองยมราช แขวง

คำม่วน สปป.ลาว ครั้งเมื่อมาอยู่แขวงคำม่วน เกิดเหตุการณ์สำคัญท่ีทำให้เกิดเง่ือนไขทางการเมือง 

การเสียดินแดนและตกเป็นเมืองขึ้น มากซ่ึงข้อจำกัด จนกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดต้องอพยพมาขึ้นท่าท่ีวัด

โอกาส อำเภอเมืองจังหวัดนครพนม โดยการนำของเจ้าผ้าขาว ผีบรรพบุรุษที่กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด

เคารพนับถือ โดยเมื่อครั้งอาศัยอยู่ท่ีท่าวัดโอกาส เจ้าผ้าขาวมองเห็นขอนไม้ติ้วลอยทวนน้ำโขงมา    

จึงได้นำเอามาสร้างเป็นพระติ้วพระเทียม ซึ่งปัจจุบันประดิษฐานอยู่ที่วัดโอกาส ก่อนจะกระจายตัวไป

สร้างชุมชนในไทตาดในบริเวณ 3 หมู่บ้าน ได้แก่ บ้านผึ้ง ตำบลบ้านผึ้ง บ้านหนองบัว ตำบลนาราช 

ควาย และบ้านนาคำกลาง ตำบลนาทราย อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม และไม่ว่าจะอพยพ

แตกกระสานซ่านเซ็นกี่ครั้ง สิ่งทีก่ลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดจะนำติดตัวไปเสมอนั่นก็คือวัฒนธรรมที่บ่งบอก

ถึงความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเอง ได้แก่ การแต่งกาย บ้านเรือน ภาษา ประเพณี วัฒนธรรม ความ

เชื่อ และการนับถือผี โดยพิธีกรรมการเหยารักษาโรค นับเป็นหนึ่งในพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด

ที่บ่งบอกถึงอัตลักษณ์ของชาติพันธุ์ได้เป็นอย่างดี 



 

 

  142 

2. อัตลักษณ์ทางดนตรีในพีกรรมเหยารักษาโรค 

   2.1 พิธีกรรมเหยารักษาโรค 

        พิธีกรรมเหยารักษาโรคของชาวไทตาดถือได้ว่าเป็นภูมิปัญญาการรักษาโรคโดยเกิด

ความเชื่อในการนับถือผีบรรพบุรุษ และสิ่งเหนือธรรมชาติจนนำพามาซึ่งพิธีกรรมดังกล่าว โดยกลุ่ม

ชาติพันธุ์ไทตาดมีความว่าหากประพฤติปฏิบัติดีจะอยู่เย็นเป็นสุข แต่หากประพฤติผิดฮีตคองประเพณี

ก็จะนำมาซึ่งความวิบัติ เจ็บป่วย จนอาจหนักจนถึงแก่ชีวิต จนนำมาซึ่งพิธีกรรมเพ่ือหาสาเหตุของการ

เจ็บป่วยและวิธีรักษา โดยในพิธีกรรมจนประกอบไปด้วยเครื่องประกอบพิธีกรรม 3 ชนิด ได้แก่       

1) เครื่องคายสำหรับหมอเหยา ประกอบไปด้วยขันธ์ 5 ได้แก่ กรวยดอกไม้ 5 ชุด ธูป เทียน หมาก พลู 

บุหรี่ อย่างละ 5 คู่ เงินคาย เหล้าขาว ผ้าแพรขาว ฝ้ายสายสิญจน์ 2) เครื่องคายสำหรับหมอแคน 

ประกอบไปด้วยขันธ์ 5 ได้แก่ กรวยดอกไม้ 5 ชุด ธูป เทียน หมาก พลู บุหรี่ อย่างละ 5 คู่ เงินคาย 

และ 3) อุปกรณ์เสี่ยงทาย ได้แก่ ข้าวสาร ไข่ไก่ เหล้าขาว ดาบ หรืออ่ืน ๆ ตามที่หมอเหยาจะกำหนด 

พิธีกรรมจะมีทั้งหมด 5 ขั้นตอน โดยแบ่งตามลักษณะการขับลำที่แทนการบริกรรมคาถา ได้แก่ 1) ลำ

เหยาป่าวผี เป็นการบอกกล่าวสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่นับถือก่อนเริ่มทำพิธีกรรม 2) ลำเหยาส่องผี เป็นการขับ

ลำในลักษณะของการตั้งคำถามโดยการสร้างเงื่อนไขแบบ 2 ตัวเลือก คือ ใช่ และ ไม่ใช่ ภายใต้

อุปกรณ์เสี่ยงทายที่มี เพื่อหาสาเหตุของการเจ็บป่วย 3) ลำเหยาปัว เป็นขั้นตอนการรักษาโดยร่ายรำ

สนุกสานเพื่อแสดงความเคารพต่อผี 4) ลำเหยาเอิ้นขวัญ เป็นการเรียกขวัญกำลังใจแก่ผู้ป่วย และ    

5) ลำเหยาลาผี เป็นการน้อมส่งผีบรรพบุรุษเมื่อเสร็จสิ้นการรักษา เป็นอันเสร็จพิธีกรรม 

 2.2 เครื่องดนตรีในการประกอบพิธีกรรม  

          เครื่องดนตรีในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด        

ใช้แคนแปดในบันไดเสียงไอเมเมอร์ (Am) ในการทำหน้าที่เป็นเครื่องดนตรีบรรเลงประกอบพิธีกรรม 

โดยผลิตในพื้นที่จังหวัดนครพนม มีแหล่งผลิตอยู่ที่บ้านท่าเรือ อำเภอนาหว้า จังหวัดนครพนม มี

เอกลักษณ์ที่สีสันของเสียงจะกังวาน แหลม ใส และให้โทนเสียงค่อนข้างบาง โดยแคนจะทำหน้าที่

บรรเลงตลอดการประกอบพิธีกรรม ทั้งยังเป็นสื่อเชิงสัญลักษณ์ในการเริ่มและการจบพิธีกรรม ช่วย

เสริมให้พิธีกรรมมีความสมบูรณ์ เข้มขลัง มีมนต์พิธี 

 

 



 

 

  143 

 2.3 บทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม 

  กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดใช้ลายลงข่วงในการบรรเลงประกอบพิธีกรรม โดยบทเพลงมี

การดำเนินทำนองหลักเพียงทำนองเดียวและดำเนินบทเพลงวนไปมาและมีการลงจบด้วยการลากเสียง

โน้ตตัวสุดท้ายให้ยาว (Intro-A-Coda) ทำให้รูปแบบหลักของบทเพลงเป็นรูปแบบเอกบท (Unitary 

Form) มีการประดับตกแต่งโน้ตด้วยการจ้าดแคน และเล่นเสียงซ้ำบ้างเล็กน้อย ทิศทางการดำเนิน

ทำนองเป็นลักษณะฟันปลาสลับขึ้นลงที่ละข้ัน พบโน้ตเสียงหลักคือ เสียงที โด เร และซอล เป็นเสียง

หลักในบทเพลง แต่ตลอดการบรรเลงพบโน้ตทั้ง 7 เสียง และมีเสียง ลา เป็นเสียงยืน (Drone) ในการ

บรรเลง ช่วงความกว้างของเสียงอยู่ที่ เสียงลา มาตรฐาน ถึงเสียงลา Octave ที่ 3 โดยแคนจะบรรเลง

ซ้ำไปมาในลักษณะทำนองสั้น ๆ ยืดหยุ่นตามการขับลำของหมอเหยา หรือที่เรียกว่าการบรรเลงแบบ 

Rubato ภาพรวมในการเคลื่อนที่ของแต่ละประโยคเพลงเป็นไปในทิศทางการเคลื่อนที่แบบทีละข้ัน 

(Conjunct Motion) ในระยะคู่ 1-3 พบการเคลื่อนที่แบบข้ามขั้น (Melodic Major Intervals) ใน

บางห้องเพลง และเนื่องจากบทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไท

ตาดอยู่ในบันไดเสียงเอไมเนอร์ (Am) ที่สื่อถึงอารมณ์เศร้าหม่นหมอง เมื่อเทียบขั้นคู่ในชนิดเมโลดิก

เมเจอร์เป็นขั้นคู่ที่สื่อถึงความแข็งขัน สดชื่น ทิศทางการดำเนินทำนองในลายลงข่วงซึ่งเป็นบทเพลงที่

ใช้ในการประกอบพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด จึงแสดงออกถึงอารมณ์วิงวอน 

ศรัทธา และเชื่อมั่น เป็นความความเศร้าที่ยังคงเต็มไปด้วยความคาดหวัง และมีความสดใสเป็นมิตร

สอดแทรกอยู่ในบางช่วงที่มีขั้นคู่เมโลดิกเพอร์เฟค และลักษณะของบทร้องจะใช้ภาษาถ่ินไทตาดใน

การขับลำ เป็นการลำเพ่ือเชื้อเชิญผีให้มาเทียมร่างในช่วงลำเหยาป่าวผี ในช่วงลำเหยาส่องผีและ

เหยาปัวเป็นการเสี่ยงทายเพ่ือสร้างเงื่อนไขในการรักษา ลักษณะของคำร้องจะเป็นการตั้งคำถาม เพ่ือ

ถามตอบเป็นมีตัวเลือกสองตัวเลือก เมื่อเสร็จสิ้นกระบวนการรักษา จะทำการผูกข้อต่อแขนเรียกขวัญ

คำร้องในช่วงเหยาเอิ้นขวัญจะเป็นลักษณะการสร้างขวัญกำลังใจ ก่อนจะลำเหยาลาผีเป็นด้วยลักษณะ

การขับลำแบบส่งผี และขอบคุณที่ช่วยเหลือรักษาอาการเจ็บป่วย คำร้องของหมอเหยามีความไม่

แน่นอนและสามารถยืดหยุ่นได้ตามลักษณะบริบทของพิธีกรรมและผู้ป่วย การแต่งกายของกลุ่มชาติ

พันธุ์ไทตาดในการประกอบพิธีกรรมนิยมแต่งกายด้วยชุดสีโทนมืดหากแต่ไม่ดำสนิท สวมเสื้อแขน

กระบอกมีกระดุมทั้งแขนสั้นและแขนยาว ลักษณะกระดุมทำจากเหรียญสตางค์แดงที่มีรูตรงกลาง บ้าง

ก็ทำจากวัสดุไม้ขัดเรียบ เป็นลักษณะกระดุมทั่วไป แต่นิยมเป็กระดุมเป็นแถบยาวตามลักษณะการแต่ง



 

 

  144 

กายของคล้ายชาวไทใหญ่ แต่ชายแถบผ้ามีลักษณะพ้ืนขาวปักดิ้นลายสีสันตามลักษณะการแต่งกาย

ของชาวไททรงดำ ลักษณะผ้าเป็นผ้าฝ้ายทอมีริ้วผ้าเป็นชั้น ๆ 

 โดยสรุปแล้วอัตลักษณ์ของดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด    

เป็นลายลงข่วงที่อยู่ในบันไดเสียงเอไมเนอร์ ที่ให้ความรู้สึกอ้อนวอน สื่อถึงความเชื่อ ความศรัทธา 

และใช้ภาษาถ่ินในการขับลำแทนการบริกรรมคาถา และแต่งกายด้วยผ้าฝ้ายทอมือที่มีพ้ืนผิวเป็นริ้วชั้น 

ด้วยชุดสีโทนมืดหากแต่ไม่ดำสนิท สวมเสื้อแขนกระบอกมีกระดุมทั้งแขนสั้นและแขนยาว ลักษณะ

กระดุมทำจากเหรียญสตางค์แดงที่มีรูตรงกลาง และมีผ้าแพรเบี่ยง อันเป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์

ไทตาด 

อภิปรายผล 
จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “อัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไท

ตาด จังหวัดนครพนม” พบว่า กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีประวัติศาสตร์การอพยพที่
ยาวนาน โดยกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดนั้นอพยพจากสิบสองปันนา มายัง พม่า แขวงหลวงพระบาง แขวง
คำม่วน สปป.ลาว จนมาตั้งรกรากที่ จังหวัดนครพนม ทำให้เกิดการซึมซับเอาวัฒนธรรมของพ้ืนถิ่น
ต่าง ๆ มาหลอมรวมเป็นวัฒนธรรมที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัวของชาวตาดสอดคล้องกับแนวคิดของ     
สุจิตรา เปลี่ยนรุ่ง และกาญจนา แก้วเทพ (สุจิตรา เปลี่ยนรุ่ง & กาญจนา แก้วเทพ, 2554) ว่าอัต
ลักษณ์ถูกสร้างขึ้นจากการก่อตัวของกิจกรรมใหม่ ๆ ที่มีการรวมตัวกันของกลุ่มชาติพันธุ์ โดยในตัว
กิจกรรมจะสะท้อนความเป็นอัตลักษณ์ออกมาและตอกย้ำให้ผู้คนทราบถึงความเป็นตัวตนผ่าน
กิจกรรมนี้ นับเป็นการสื่อสารระหว่างวัฒนธรรม โดยสื่อสารระหว่างบุคคลด้วยลักษณะการถ่ายทอด 
หมายรวมถึงการสืบทอดจากบรรพบุรุษสู่อนุชนรุ่นหลังเป็นหนึ่งในขั้นตอนการธำรงรักษาไว้ซึ่งอัต-
ลักษณ์ โดยกิจกรรมดังกล่าวอาจซึมซับเอาวัฒนธรรมกระแสหลัก หรือลดหย่อนทางขั้นตอน พิธีกรรม
ดั้งเดิม เพ่ือให้กลมกลืนกับบริบทและเกิดการยอมรับของสังคม และรักษาสถานะรวมถึงอัตลักษณ์ของ
ชาติพันธุ์เอาไว้ได้ ไม่ว่าจะอพยพถอยร่นกี่ครั้ง สิ่งที่กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดจะนำติดตัวไปด้วยเสมอนั่นก็
คือ ประเพณี วัฒนธรรม แนวปฏิบัติ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในด้านความเชื่อ ความศรัทธา ในสิ่งเหนือ
ธรรมชาติ ในการนับถือผีบรรพบุรุษ วัฒนธรรมประเพณีการเลี้ยงผี และการพึ่งพาสิ่งเหนือธรรมชาติ 
โดยเชื่อว่าสิ่งเหนือธรรมชาติเหล่านี้มีอำนาจในการดลบันดาลให้อยู่เย็นเป็นสุข หากตนประพฤติ 
ปฏิบัติดี และเช่นเดียวกันหากประพฤติผิด คิดร้าย ก็จะก่อให้เกิดภัยพิบัติ หรือเหตุอาเพศแก่ชุมชน 
หรือตัวบุคคล ความเชื่อเหล่านี้สั่งสมมาผ่านการสั่งสอนถ่ายทอดของบรรพบุรุษจนกลายเป็นกลไกการ
ควบคุมสังคม หรือกุสโลบายในสังคม ตลอดจนนำมาซึ่งพิธีกรรมเหยารักษาโรคที่กลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด
มีค่านิยมในการปลอบประโลมจิตใจจากอาการป่วยด้วยพิธีกรรมเหยา โดยใช้วจนกรรมภาษาท่ีสื่อสาร



 

 

  145 

กับผี ตั้งเงื่อนไขในการต่อรองเพ่ือหายขาดจากการเจ็บป่วย เนื่องจากกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดเชื่อว่า 
อาการเจ็บป่วย ในอดีตกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดมีสิ่งเหนือธรรมชาติเป็นที่พ่ึงและยึดเหนี่ยวทางจิตใจ ไม่
เว้นแม้แต่ในการรักษาอาการเจ็บไข้ได้ป่วยแต่ในปัจจุบันสหวิทยาการที่ก้าวหน้าของมนุษย์ในยุค
ศตวรรษท่ี 21 ส่งผลกระทบโดยตรงต่อความเชื่อในสิ่งเหนือธรรมชาติของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด 
เนื่องจากมนุษย์ในปัจจุบันเชื่อในสิ่งที่สามารถพิสูจน์ได้และมีความเป็นเหตุเป็นผล ประเพณีและ
วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาดจึงค่อย ๆ เลือนหาย สภาพสังคมบีบรัดให้ต้องกลืนกลายเพ่ือเป็น
ส่วนหนึ่งของสังคม จนอัตลักษณ์เลือนลาง จึงทำให้ผู้สืบทอดพิธีกรรมเหยาลดลงจนอาจจะเลือนหาย 
ไปในที่สุด ทำให้ควรค่าแก่การศึกษาและการสืบทอดอนุรักษ์ประเพณีวัฒนธรรมที่อาจเลือนหายใน
อนาคตจากการพัฒนาของเทคโนโลยีและนวัตกรรมที่ส่งผลกระทบต่อแนวความเชื่อในกาลต่อไป 

 

ข้อเสนอแนะ 
 1. การลงพ้ืนที่ภาคสนามเพ่ือเก็บข้อมูลจึงมีความสำคัญ และเป็นข้อมูลหลักท่ีจะนำมา

ประกอบการวิจัย ผู้วิจัยจึงต้องมีการวางแผน และเก็บข้อมูลจากการลงพ้ืนที่ให้ได้มากท่ีสุดและ

ครอบคลุมที่สุด เพื่อที่จะนำมาศึกษาและขยายผลให้เกิดประโยชน์สูงสุดทั้งต่องานวิจัย ชุมชน 

ตลอดจนสังคม และภาคส่วนอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้อง 

 2. เนื่องจากเป็นสาขาหนึ่งในกลุ่มชาติพันธุ์ไท การศึกษาในเชิงเปรียบเทียบกับกลุ่มชาติพันธุ์

ไทสาขาอ่ืน ๆ จึงเป็นอีกหนึ่งแนวทางท่ีจะทำให้ผลการวิจัยเห็นภาพเด่นชัดมากขึ้น ง่ายต่อการทำ

ความเข้าใจของผู้ที่สนใจ หรือผู้ที่นำไปศึกษาเพ่ิมเติม 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 

บรรณานุกรม 
 

บรรณานุกรม 
 

 

Clifford James, M. G. (1986). Writing Culture. University of California Press.  
Harvey Brown. (1994). Social Science as Civic Disourse: Essays on the Invention. Chicago 

Press.  
Hickok, M. R. (1979). Looking for the doctor's son: Ottoman administration of 18th 

century Bosnia. University of Michigan].  
Keyes, C. F. (1966). “Ethnic Identity and Loyalty of Villagers in Northeastern Thailand”. 

Asian Survey, VI(No. 7 (July 1966), 362-369.  

McClintock, K., Hall, S., & Oliver, C. (2003). Risk markers associated with challenging 

behaviours in people with intellectual disabilities: a meta‐analytic study. 
Journal of Intellectual Disability Research, 47(6), 405-416.  

Miller, T. E. (1985). Traditional music of the Lao : kaen playing and mawlum singing in 
Northeast Thailand. Westport, Conn. : Greenwood Press.  

Samuel Heymes, C., Bendall, J. K., Ratajczak, P., Cave, A. C., J. L., , Hasenfuss, G., & Shah, 
A. M. (2003). Increased myocardial NADPH oxidase activity in human heart 
failure. Journal of the American College of Cardiology, 41(12), 2164-2171.  

กาญจนา แก้วเทพ, & คณะ. (2555). สื่อเก่า – สื่อใหม่ : สัญญะ อัตลักษณ์ อุดมการณ์. วารสารวิทยาการ

จัดการมหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย, 7(1), 106-110.  

กุศล สุนทรธาดา, & อุมาภรณ์ ภัทรวาณิชย์. (2540). กระบวนการจ้างแรงงานข้ามชาตทิี่ลักลอบเข้าเมืองและ

ความคิดเห็นของภาครัฐและเอกชนที่เก่ียวข้อง, มหาวิทยาลยัมหิดล,]. นครปฐม.  

เกรียงศักดิ ์เกิดศิร.ิ (2554). ชุมชนกับภูมิทัศน์วัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: อุษาคเนย์.  
คชาชัย วิชัยดษิฐ. (2548). จุดกำเนิดและการแพร่กระจายของวัฒนธรรมดนตรฮีิพฮอพในประเทศไทย 

วิทยานพินธน์ิเทศศาสตรมหาบณัฑิต. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลยั]. กรุงเทพฯ.  

จันทกานต์ สิทธิราช, & คณะ. (2564). การดำรงอยู่ของอัตลักษณ์ชาติพนัธุ์ไทใหญ่ในจังหวัดแมฮ่่องสอน. 

วารสารรามคำแหงฉบั[มนุษยศาสตร์, 40(1), 23-48.  

ฉัตรเกษม ดาศรี. (2564). รูปแบบการพฒันาเศรษฐกิจชุมชนบนฐานคิด Model เศรษฐกิจ BCG สู่ความยัง่ยืน 
ตำบลโคกยาง อำเภอปราสาท จังหวัดสุรินทร์. วารสารมนุษศาสตร์และสังคมศาสตร์มหาวิทยาลัยราช

ภัฏสุรินทร์, 25(2), 116-126.  

ชลธี คำเกษ. (2553). คุณลักษณะทางสถาปัตยกรรมภายในเรือนพื้นถิ่นชาวแสก : กรณีศึกษา บ้านอาจสามารถ 
ต.อาจสามารถ อ.เมือง จ.นครพนม. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  

 



 

 

  147 

 

ณรงค์รัชช์ วรมิตรไมตรี. (2560). เอกสารประกอบการสอนรายวิชา2007102 หลักการทางดนตรีวิทยา. 
มหาสารคาม: วิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. เอกสารอัดสำเนา(ไมไ่ด้ตีพิมพ)์.  

ณัชชา พันธุ์เจริญ. (2552). ทฤษฎีดนตรี เล่ม 3. กรุงเทพฯ: เกศกะรัต.  
ทัศนาวดี แก้วสนิท. (2559). คนพลัดถิ่น “ไทย” ในมาเลเซียกบัการสื่อสารอัตลักษณ์: ข้อค้นพบจากการ

ทบทวนวรรณกรรม. วารสารนิเทศศาสตร์และนวัตกรรมนิด้า, 3(1), 137-162.  
ทายานนท์ พงษ์ศิริ. (2563). โครงสร้างสังคมกลุ่มชาติพันธุ์กะเลงิ: บทวิเคราะห์จากระบบความเชื่อและศาสนา 

กรณีศึกษา หมู่บ้านกุดแฮด ตำบลกุดบาก จังหวัดสกลนคร. วิทยานิพนธ์ หลักสูตรศิลปศาสตรมหา
บัณฑิต กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์].  

ทิพย์สุดา ชุมชติ. (2560). ปัจจัยที่มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงความเชื่อในพิธีกรรมการเหยาเลี้ยงผีของชาวผูไ้ท 

ตำบลกุดหวา้ อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสนิธุ์. . วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 
9(2), 123-148.  

ธันวา ใจเที่ยง. (2545). ความหลากหลายทางชีว-ชาติพนัธุ์ที่ลุ่มแม่น้ำโขงนครพนม. โครงการศึกษานิเวศวิทยา
ชาวนา มหาวทิยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์]. กาฬสนิธุ์.  

นิภาพร โชตสิุดเสน่ห์. (2541). พระราหู: ภาพสะท้อนการผสมกลมกลืนทางความเชื่อของกลุ่มชาติพนัธุ์ลาว
เวียง. สารนพินธ์ ปริญญาศิลปศาสตรบัณฑิต ภาควชิามานุษยวทิยา คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัย
ศิลปากร].  

นิยม พ่อค้าชา้ง. (2559). โครงการการวิเคราะห์ดนตรีพิธีกรรมผู้ไทย อำเภอเรณูนคร จังหวัดนครพนม: รายงาน
วิจัยฉบับสมบูรณ์. สำนักงานคณะกรรมการส่งเสริมวิทยาศาสตร์ วิจัยและนวตักรรม.  

บุญช่วย เทอำรุง. (2537). วัฒนธรรมชาวบา้นกุรุคุ อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม. ปรญิญานิพนธ์ 
หลักสูตรปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต วชิาเอกไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลยัศรีนครินทรวิโรฒ 
มหาสารคาม].  

ประจักษ์ เข็มมุกด์. (2521). การผสมกลมกลืนทางวฒันธรรมของพวนกับวัฒนธรรมไทย ศึกษากรณีชาวพวน ใน
ตำบลหาดเสี้ยว อำเภอศรีสัชนาลัย จังหวัดสุโขทัย. วิทยานิพนธ ์สาขาพฒันาสังคม บัณฑิตวทิยาลัย 
มหาวิทยาลยัเกษตรศาสตร์].  

ประสิทธิ์ เลียวสิริพงษ์. (ม.ป.ป.). แนวทางในการวิเคราะห์ดนตร ี(เอกสารประกอบการเรียน). เชยีงใหม:่ 
วิทยาลัยครูเชียงใหม่. เอกสารอัดสำเนา(ไมไ่ด้ตีพิมพ)์.  

ปัญญา รุ่งเรือง. (2565). เอกสารประกอบการอบรมออนไลน์การในหัวข้อ “มานุษยดุริยางควิทยา กับการศึกษา

ยุคใหม ่(Ethnomusicology and Modern Education)”. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยกรุงเทพ
ธนบุรี. เอกสารอัดสำเนา (ไมไ่ดต้ีพิมพ์)  

ปัญญา รุ่งเรือง, & คณะ. (ม.ป.ป.). การฟื้นฟูวฒันธรรมเพื่อความมั่นคงของชาติ: รายงานสรุปผลการวิจัย. กรง

เทพฯ: สถาบันวิจัยและพัฒนาแห่งมหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ มหาวิทยาลยัเกษตรศาสตร์.  

 



 

 

  148 

 

พระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระนราธิปประพันธพ์งศ์. (2505). พงศาวดารไทใหญ่. เล่ม1. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์คุรุ
สภา  

พระยาประมวญวิชาพูล. (2500). พงศาวดารล้านชา้ง. พิมพ์ครั้งที่ 3. พิมพ์เป็นบรรณาการในงานพระราชทาน
เพลิงศพ พันเอกหลวงชาญสงคราม(กฤษณ์ ชาลีจันทร์). พระนคร: มงคลการพิมพ์.  

พิทยวัฒน์ พันธะศรี, & คณะ. (2563). อัตลักษณ์ด้านดนตรีและศิลปะการแสดงชาวผู้ไทยอำเภอกุฉินารายณ์  

จังหวัดกาฬสนิธุ์. . วารสารวชิาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏนครสวรรค์, 7(1), 
138-152.  

พุฒ บุตรรัตน์. (2531). ประเพณีวัฒนธรรมและความเชื่อของชาวไทยย้อ: กรณีศึกษาชาวไทยยอ้บ้านโพนเพ็ก 
หมู่ที่ 1 ต. นาหัวบ่อ กิ่ง อ. โพนสวรรค์ จ. นครพนม. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. สำนักบัณฑิต
อาสาสมัคร.  

ภควดี ทองชมพูนชุ, & พชัรินทร ์ลาภานนัท์. (2561). การท่องเที่ยวเชงิชาติพันธุ์: อัตลักษณช์าติพันธุ์มอญและ

การสร้างโอกาสทางเศรษฐกิจ. วารสารลุ่มน้ำโขง, 14(3), 102-124.  

มหาบุนมี เทบสีเมือง. (2554). ความเป็นมาชนชาติลาว เล่ม 2 อาณาจักรลาวล้านชา้ง ตอนตน้. ผไท ภูธา,แปล. 
บุ๊ค ไทม์ จำกัด: ใยไหม ครีเอทีฟ กรุ๊ป.  

โยธิน พลเขต, & คณะ. (2561). การเป่าปีป่ระกอบลำผู้ไทย. วารสารพัฒนศลิป์วชิาการ, 2(2), 55-70.  

รัชนี ไวกล้า. (2562). ภูมิปัญญาท้องถิ่นและการอนุรักษ์ประเพณีการเหยาของชาวผูไ้ท. วารสารศิลปะจัดการ, 
3(1), 53-68.  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบบัราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่น.  
ฤดีมน ปรีดีสนิท. (2544). มองตำนานอ่านอดีต : พิธีกรรมและความเชื่อของชุมชนสองฝั่งโขง. กรุงเทพฯ : สุวีริ

ยาสาส์น.  
วรชิน มั่งคั่ง. (2560). แนวทางการวิจัยด้านมานษุยดุริยางควิทยาและวิจยัเชงิสร้างสรรค์ดนตรสีู่ยุค 4.0. 

รายงานการประชุมอบรมและสมันา. นครปฐม: มหาวทิยาราชภัฏนครปฐม. เอกสารอัดสำเนา(ไม่ได้
ตีพิมพ์).  

วิบูลย์ ธรรมวิทย์. (2492). สังคมวิทยา. โรงพิมพ์มหามกุฏราชวทิยาลัย.  

สมศักดิ์ ศรีสันติสุข, & ปรีชา ไชยปัญหา. (2550). การประเมินและการสังเคราะห์สถานภาพองค์ความรู้การ

วิจัยวัฒนธรรมภาคตะวันออกเฉียงเหนือ: ความหลากหลายทางชาติพนัธุ์. วารสารภาษาและ

วัฒนธรรม, 26(ฉบบัที่1-2 มกราคม-ธันวาคม), 35-49.  

สัญชัย ด้วงบุ้ง. (2564). การดำรงอยู่ของดนตรีกลุ่มชาติพนัธุ์ผูไ้ทในลุ่มแม่นำ้โขง. วารสารอารยธรรมศึกษาโขง-

สาละวิน, 11(2), 180-199.  

สัญชัย ด้วงบุ้ง, & สุรพล เนสุสนิธุ์. (2563). การดำรงชีวิตอยู่ของดนตรีกลุ่มชาติพันธุผ์ู้ไท ในลุม่แม่น้ำโขง. 

วารสารอารยธรรมศึกษาโขง-สาละวิน, 11(2), 180-199.  

 



 

 

  149 

 

สัญญา สญัญาวิวฒัน์. (2540). ทฤษฎีและการพัฒนาสังคม. จฬุาลงกรณ์มหาวิทยาลยั.  

สุจิตต์ วงษ์เทศ, & คณะ. (2557). ยุคมืดของประวัติศาสตร์ไทยหลังบายนพุทธเถรวาท การเขา้มาของคนไท. 

ฝ่ายวชิาการ คณะศลิปศาสตร์ มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์]. ปทมุธานี.  

สุจิตรา เปลี่ยนรุ่ง. (2565). อัตลักษณ์แห่งชาติพนัธุ์ในพหุวัฒนธรรมและการสื่อสาร. วารสารศาสตร์, 15(1), 
198-228.  

สุจิตรา เปลี่ยนรุ่ง, & กาญจนา แก้วเทพ. (2554). การสื่อสารเพื่อสร้าง ธำรงรักษา และต่อรองอัตลักษณ์ความ

เป็นมอญของกลุ่มชาวมอญพลดัถิ่นในประเทศไทยท่ามกลางกระแสโลกาภิวัตน์. วิทยานพินธน์ิเทศศา
สตรดุษฎีบัณฑติ สาขาวิชานิเทศศาสตร์ คณะนิเทศศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย]. กรุงเทพฯ.  

สุธี จันทร์ศร,ี & สมทรง บุรุษพฒัน์. (2561). สืบอัตลักษณไ์ทดำ สืบลำนำดนตรี. โครงการวิจัย "การแปiตาม

ภูมิภาคของภาษาและวัฒนธรรมกลุ่มชาติพนัธุ์บางกลุ่มในเอเชยีตะวันออกเฉียงใต้"สถาบนัวิจัยภาษา
และวัฒนธรรมเอเชีย. มหาวิทยาลัยมหิดล]. นครปฐม.  

สุรพงษ์ ลือทองจักร. (2552). หลักมานุษยวิทยาและหลักสังคมวิทยา. เอกสารประกอบการสอนวิชาหลัก
มานุษยวทิยาและสงัมคมวิทยา. อุดรธานี: มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี. เอกสารอัดสำเนา. (ไมไ่ด้
ตีพิมพ์).  

สุรัตน์ วรางครัตน์. (2530). การศึกษากลุ่มชาติพันธุ์ในประเทศไทย กะเลิงหรือโซ่. กรุงเทพฯ: สมาคมสังม

ศาสตร์แห่งประเทศไทย สนบัสนุนโดย มลนธิิ ฟอร์ด., 2529-2530.  

สุริยา สมุทรคุปติ์, ค. (2535). หนังประโมทัยของอีสาน : การแพร่กระจายและการปรับเปลี่ยนทางวฒันธรรมใน
หมู่บ้านอีสาน. สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยขอนแก่น.  

สุวิทย์ ธีรศาสตร,์ & ณรงค ์อุปญัญ์. (2540). การเปลี่ยนแปลงวิถีครอบครัวและชุมชนอีสาน : กรณีกะเลิง 

จังหวัดมุกดาหาร. กรุงเทพ: สำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ.  
สุวิไล เปรมศรีรัตน์. (2544). ขม.ุ ใน ลักขณา ดาวรัตนหงษ์ บรรณาธิการ. สารานุกรมชาติพันธุ์. นครปฐม: 

สำนักงานวจิัยภาษาและวัฒนธรรมเอเชียอาคเนย์ สถาบนัวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเพื่อพัฒนาชนบท 
มหาวิทยาลยัมหิดล.  

องค์การบริหารส่วนตำบลบ้านผึง้. (2558). เอกสารประกอบกอารนำเสนอชนเผา่ไทตาด. เอกสารอัดสำเนา
(ไม่ได้ตพีิมพ์).  

อนนรฆ จรัณยานนท์. (ม.ป.ป.). ความหมายของดนตรีวิทยา. เอกสารประกอบการสอน. นครปฐม: วิทยาลัดุริ
ยางคศิลป์ มหาวิทยาลัยมหิดล.  

อภิญญา เฟื่องฟูสกุล. (2546). การทบทวนทฤษฎีและกรอบแนวคิด. กรุงเทพฯ: สำนักงานคณะกรรมการวิจัย
แห่งชาติ. .  

อรศิร ิปาณินท์. (2561). เรียบง่ายเป็นสุขกับสถาปัตยกรรมพื้นถ่ิน. กรุงเทพฯ: คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ 
มหาวิทยาลยัศิลปากร.  

 



 

 

  150 

 

อลงกรณ์ อิทธิพล. (2560). บทเพลงและเสียงดนตรีในพิธีกรรมรักษาโรคของหมอขวัญที่อำเภอเรณูนคร จังหวัด
นครพนม. วารสารวิชาการ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลสุวรรณภูมิ (มนุษยศาสตร์และ

สังคมศาสตร์), 2(2), 202-213.  
อ้อยฤด ีสันทร. (2553). ไทญ้อในอนุภูมิภาคลุ่มน้ำโขง: การปรบัเปลี่ยนและการดำรงอัตลักษณ์ของไทญ้อในป

ระเทศไทยและสาธารณรัฐประชาธปิไตยประชาชนลาว. วิทยานิพนธป์รัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขา
ยุทธศาสตรการพฒันาภูมิภาค คณะมนุษยศาสตร์ฉละสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย].  

อุทุมพร รอดขันเมือง, & สุรพล เนสุสินธุ์. (2564). การขับพวนของกลุ่มชาติพันธุ์ไทพวนในอำเภอบ้านผือ 

จังหวัดอุดรธานี. วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 13(1), 158-174.  

เอ.คารร์, & พันตร ีอี.ไซเดนฟาเดน. (2509). วงศ์ชาติวิทยาวา่ดว้ยชนชาติพนัธุ์ตา่ง ๆ ในประเทศไทย. อนุสรณ์

ในงานพระราชทานเพลิงศพ พลเอกบริบูรณ์ จุละจาริตต์. กรุงเทพฯ: อักษรเจริญทัศน์  

 
 

 



 

 

 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

ภาคผนวก ก 
  



 

 

  152 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

  

 ภาพประกอบที่ 94 โน้ตที่ใช้ในการวิเคราะห์ หน้าที่ 1 
ที่มา: นนัทนิี รัตนวงศ์. (2567). 



 

 

  153 

 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 ภาพประกอบที่ 95 โน้ตที่ใช้ในการวิเคราะห์ หน้าที่ 2 
ที่มา: นนัทนิี รัตนวงศ์. (2567). 

 



 

 

  154 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก ข 



 

 

  155 

รายช่ือผู้ให้สัมภาษณ์ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

  

  

หมอเหยา: อุ๊ยพอง นางศรีไพร ฝ่ายเพีย 

อายุ: 87 ปี 

สถานที่สัมภาษณ์: 21/2 หมู่ที่ 5 บ้านหนองบัว  

ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม 

จังหวัดนครพนม 

หมอเหยา: อุ๊ยบอ นางศิรประภา แสงผา 

อายุ: 71 ปี 

สถานที่สัมภาษณ์: 7 หมู่ที่ 4 บ้านหนองบัว  

ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม 

จังหวัดนครพนม 



 

 

  156 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

หมอเหยา: อุ๊ยไล นางถอนไล ร้อยรัตน์ 

อายุ: 68 ปี 

สถานที่สัมภาษณ์: 13 หมู่ที่ 5 บ้านหนองบัว  

ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม 

จังหวัดนครพนม 

หมอแคน: หมอแคนวี นายวี สิงห์มอญ 

อายุ: 79 ปี 

สถานที่สัมภาษณ์: 12 หมู่ที่ 8 บ้านหนองแวง  

ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม 

จังหวัดนครพนม 



 

 

  157 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

หมอแคน: หมอแคนคำตา นายคำ พิลาศรี 

อายุ: 81 ปี 

สถานที่สัมภาษณ์: 15 หมู่ที่ 7 บ้านหนองแวง 

ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม 

จังหวัดนครพนม 

ผู้ป่วย: แม่วันดี นางวันดี พิลาน 

อายุ: 64 ปี 

สถานที่สัมภาษณ์: 107 หมู่ที่ 5 บ้านหนองบัว  

ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม 

จังหวัดนครพนม 



 

 

  158 

 

  

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

  

ภรรยากวานจ้ำ: แม่พัน นางพัน ถานา 

อายุ: 62 ปี 

สถานที่สัมภาษณ์: 121 หมู่ที่ 4 บ้านผึ้ง  

ตำบลบ้านผึ้ง อำเภอเมืองนครพนม 

จังหวัดนครพนม 



 

 

  159 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ญาติผู้ป่วย: แม่อ่อน นางอ่อนน้อย ร้อยรัตน์  
อายุ: 75 ปี  
สถานที่สัมภาษณ์: 98 หมู่ที่ 5 บ้านหนองแวง  
ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม  
จังหวัดนครพนม 

 

กวานจ้ำ: แม่พัน นางพัน ถานา 

อายุ: 68 ปี 

สถานที่สัมภาษณ์: 121 หมู่ที่ 4 บ้านผึ้ง  

ตำบลบ้านผึ้ง อำเภอเมืองนครพนม 

จังหวัดนครพนม 

ญาติผู้ป่วย: แม่ศรีจันทร์ นางศรีจันทร์ พิลาน  
อายุ: 71 ปี  
สถานที่สัมภาษณ์: 110 หมู่ที่ 5 บ้านหนองแวง  
ตำบลนาราชควาย อำเภอเมืองนครพนม  
จังหวัดนครพนม 

 



 

 

  160 

  

 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก ค 
  



 

 

  161 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

  
ภาพประกอบที่ 96 ธนู (เครื่องเล่นของผีหมอ) 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

  
 

ภาพประกอบที่ 97 พล้า (เครื่องเล่นของผีหมอ) 
ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 



 

 

  162 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

  
ภาพประกอบที่ 98 เฮือส่วง (เครื่องเล่นของผีหมอ) 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
ภาพประกอบที่ 99 เฮือนผึ้ง (เครื่องเล่นของผีหมอ) 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 



 

 

  163 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

  
ภาพประกอบที่ 100 บ่วงคล้องช้าง (เครื่องเล่นของผีหมอ) 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
ภาพประกอบที่ 101 ช้าง (เครื่องเล่นของผีหมอ) 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 
 



 

 

  164 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

  
ภาพประกอบที่ 102 หิ้งพระ-หิ้งผีบ้านกว้านจ้ำ 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
ภาพประกอบที่ 103 ตัวอย่างบทสวดของกวานจ้ำ 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 
 



 

 

  165 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

  
ภาพประกอบที่ 104 ดาบหมอเหยา 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
ภาพประกอบที่ 105 สุราขาวที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 
 



 

 

  166 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 
ภาพประกอบที่ 106 ผ้าแพรหมอเหยา 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
ภาพประกอบที่ 107 สายสิญจน์ที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม 

ที่มา: นันทินี รัตนวงศ์. (2567). 



 

 

 

ประวัติผู้เขีย น 
 

ประวัติผู้เขียน 
 

ชื่อ นางสาวนันทินี รัตนวงศ ์
วันเกิด 30 เมษายน 2540 
สถานที่เกิด จ.มหาสารคาม 
สถานที่อยู่ปัจจุบัน 306 ม.16 บ้านโนนเขวาคำ ต.ปะหลาน อ.พยัคฆภูมิพิสัย จ.มหาสารคาม 
ตำแหน่งหน้าที่การงาน คร ูคศ.1 
สถานที่ทำงานปัจจุบัน โรงเรียนบ้านผึ้งวิทยาคม อ.เมืองนครพนม จ.นครพนม 
ประวัติการศึกษา พ.ศ. 2558 ระดับมัธยมศึกษา โรงเรียนร้อยเอ็ดวิทยาลัย   

พ.ศ. 2564 ปริญญาครุศาสตรบัณฑิต เกียรตินิยมอันดับ 1 สาขาวิชาดนตรี
ศึกษา (ค.บ.) มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม   
พ.ศ. 2567 ปริญญาดุริยางคศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาดนตรีวิทยา  
(ดศ.ม.) วิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม   

 

 


	บทคัดย่อภาษาไทย
	บทคัดย่อภาษาอังกฤษ
	กิตติกรรมประกาศ
	สารบัญ
	สารบัญตาราง
	สารบัญภาพ
	บทที่ 1
	บทนำ
	ภูมิหลัง
	วัตถุประสงค์
	ขอบเขตของการวิจัย
	ระยะเวลาในการทำวิจัย
	นิยามศัพท์เฉพาะ
	กรอบแนวคิดและทฤษฎีการวิจัย

	บทที่ 2
	เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
	1. แนวคิดอัตลักษณ์ชาติพันธุ์
	2. แนวคิดดนตรีวิทยา มานุษยดนตรีวิทยา และมานุษยดุริยางควิทยา
	3. ทฤษฎีการวิเคราะห์ดนตรี
	4. ทฤษฎีการแพร่กระจาย
	5. ทฤษฎีสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา
	6. ชาติพันธุ์ไท-กะได ในจังหวัดนครพนม
	7. ดนตรีในพิธีกรรมเหยา
	6. งานวิจัยที่เกี่ยวข้องในประเทศ
	7. งานวิจัยที่เกี่ยวข้องในต่างประเทศ

	บทที่ 3
	วิธีดำเนินการวิจัย
	1. ขอบเขตการวิจัย
	2. วิธีดำเนินการวิจัย

	บทที่ 4
	ผลการดำเนินการวิจัย
	1. ประวัติความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด
	1.1 จุดอพยพที่ 1 สิบสองปันนา เขตมณฑลยูนนาน สาธารณรัฐประชาชนจีน
	1.2 จุดอพยพที่ 2 สหภาพเมียนมาร์
	1.3 จุดอพยพที่ 3 แขวงหลวงพระบาง สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว
	1.4 จุดอพยพที่ 4 เมืองท่าแขก แขวงคำม่วน สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว
	1.5 จุดอพยพที่ 5 ขึ้นท่าที่วัดโอกาส อำเภอเมืองนครพนม จังหวัดนครพนม
	2. อัตลักษณ์ทางดนตรีในพิธีกรรมเหยารักษาโรคของกลุ่มชาติพันธุ์ไทตาด
	2.1 พิธีกรรมเหยารักษาโรค
	2.2 เครื่องดนตรีในการประกอบพิธีกรรม
	2.3 บทเพลงที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม

	บทที่ 5
	สรุปผลการวิจัย อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ
	สรุปผลการวิจัย
	อภิปรายผล
	ข้อเสนอแนะ

	บรรณานุกรม
	ภาคผนวก ก
	ภาคผนวก ข
	ภาคผนวก ค
	ประวัติผู้เขียน

